
 

 

 

University of Southampton Research Repository 

Copyright © and Moral Rights for this thesis and, where applicable, any accompanying data are 

retained by the author and/or other copyright owners. A copy can be downloaded for personal 

non-commercial research or study, without prior permission or charge. This thesis and the 

accompanying data cannot be reproduced or quoted extensively from without first obtaining 

permission in writing from the copyright holder/s. The content of the thesis and accompanying 

research data (where applicable) must not be changed in any way or sold commercially in any 

format or medium without the formal permission of the copyright holder/s.  

When referring to this thesis and any accompanying data, full bibliographic details must be given, 

e.g.  

Thesis: Author (Year of Submission) "Full thesis title", University of Southampton, name of the 

University Faculty or School or Department, PhD Thesis, pagination.  



 

 

 

UNIVERSITY OF SOUTHAMPTON 

 

FACULTY OF HUMANITIES 

 

Department of English 

 

 

Nietzsche and Modernism: Nihilism and Meaningless Suffering in D. H. Lawrence, 

Franz Kafka, and Samuel Beckett 

 

by 

 

Stewart Smith 

 

Thesis for the degree of Doctor of Philosophy 

 

January 2016 

 





 

 

UNIVERSITY OF SOUTHAMPTON 

ABSTRACT 

FACULTY OF YOUR HUMANITIES 

English 

Thesis for the degree of Doctor of Philosophy 

NIETZSCHE AND MODERNISM: NIHILISM AND MEANINGLESS SUFFERING IN D. H. 

LAWRENCE, FRANZ KAFKA, AND SAMUEL BECKETT 

Stewart Smith 

While Friedrich Nietzsche’s explosive impact on literary modernism is widely 

acknowledged, the existent critical literature overlooks modernist writers’ shared 

engagement with Nietzsche’s governing preoccupations, namely of nihilism and 

meaningless suffering. Departing from the tendency to consider Nietzsche’s relationship 

to modernism largely in terms of his revolutionary, iconoclastic appeal, I shall argue that 

works by D. H. Lawrence, Franz Kafka, and Samuel Beckett dramatise and explore the 

problem of nihilism, and its inextricable tie to suffering, in terms that echo Nietzsche’s 

analysis of this psycho‐physiological phenomenon. I shall therefore invoke Nietzsche’s 

thought as a heuristic tool to examine Lawrence’s Lady Chatterley’s Lover, Kafka’s The 

Trial, and Beckett’s Endgame. 

I shall begin by arguing that Nietzsche’s most consistent usage of the term nihilism 

denotes the failure to experience oneself as an agent. As the cognitive and the 

physiological intertwine in Nietzsche’s thought, I shall contend that Nietzsche identifies 

suffering to precipitate feelings of nihilism. While observing that Nietzsche defines his 

philosophical project in opposition to the Christian interpretation of suffering, I shall note 

that he nevertheless acknowledges the role of the ascetic ideal in averting suicidal 

nihilism: Christianity provides a means to appropriate senseless suffering and enables its 

adherents to conceive of themselves as willing agents. I shall proceed by examining 

Nietzsche’s discourse on excessive suffering given that he considers those traditional 

means to counter nihilism as redundant. Doing so, I shall attend to the discordant 



 

 

postures in Nietzsche’s thought which, I argue, gravitate around the problem of 

unbearable suffering. 

Turning to the aforementioned modernist texts, I shall demonstrate that the need to 

ascribe value to suffering weighs heavily in each of the fictional landscapes characterised 

by illness, exhaustion and powerlessness: Lawrence, Kafka, and Beckett dramatise the 

frailty of the modern subject denuded of the traditional means to justify or redeem one’s 

suffering. Relatedly, I shall invoke Nietzsche’s notion of the self‐preservative economy to 

analyse the recurrence of defensive, self‐protective subjectivities in these respective 

texts, observing the characters' reactionary recoil from the other. Furthermore, 

registering that the characters’ experience of suspended agency provokes a 

compensatory negation of the other, Nietzsche’s thought on cruelty and ressentiment, or 

the vindictive spirit of the impotent, shall feature prominently in my study of literary 

modernism. 

 

 



 

i 

 

Table of Contents 

Table of Contents…………………………………………………………………………………………………………………  i 

DECLARATION OF AUTHORSHIP……………………………………………………………………………………………  v 

Acknowledgements……………………………………………………………………………………………………………..  vii 

Abbreviations of Nietzsche’s Works……………………………………………………………………………………..  ix 

Introduction: Nietzsche, Nihilism and Modernism……………………………………………………………  1 

  1. Nietzsche and Modernism…………………………………………………………………………….  1 

  2. Nietzsche and Nihilism………………………………………………………………………………….  7 

  3. Modernism, Senseless Suffering and Nihilism……………………………………………….  12 

Chapter One: Friedrich Nietzsche, Nihilism and Meaningless Suffering……………………………  19 

  1. Introduction: The Interpretation of Suffering……………………………………………....  19 

  2. Disciple of Dionysus………………………………………………………………………………………  25 

  3. An Aesthetics of Suffering…………………………………………………………………………….  29 

  4. The Digestive Subject……………………………………………………………………………………  34 

  5. Senseless Suffering in On the Genealogy of Morality…………………………………….  40 

  6. Suffering as Punishment……………………………………………………………………………….  47 

  7. Experimental Living……………………………………………………………………………………...  53 

  8. Suffering's Abyss…………………………………………………………………………………………..  58 

Chapter Two: D. H. Lawrence’s Lady Chatterley’s Lover and the Erotic Transcendence of      

Nihilism………………………………………………………………………………………………………………………..... 

 

61 

  1. Introduction: 'The English Nietzsche'…………………………………………………………….  61 

  2. Post‐War Nihilism…………………………………………………………………………………………  63 

  3. The Self‐Preservative Economy…………………………………………………………………….  69 

  4. Give and Take……………………………………………………………………………………………....  74 



 

ii 

  5. Love and Death…………………………………………………………………………………………….  82 

  6. The Politics of Eros………………………………………………………………………………………..  88 

  7. An Affirmation of Suffering?.............................................................................  95 

Chapter Three: Franz Kakfa’s The Trial and the Interpretation of Suffering………………………  103 

  1. Introduction: Kafka and Interpretation………………………………………………………….  103 

  2. A Senseless Invasion……………………………………………………………………………………..  108 

  3. A Vindictive Process………………………………………………………………………………………  119 

  4. The Will to Interpretation……………………………………………………………………………..  126 

  5. A Spectacle of Suffering………………………………………………………………………………..  134 

Chapter Four: Samuel Beckett’s Endgame and the Economy of Ressentiment………………….  145 

  1. Introduction: Theatre of Suffering…………………………………………………………………  145 

  2. Dying from their Wounds………………………………………………………………………………  148 

  3. Narrative Gestures………………………………………………………………………………………..  157 

  4. Hamm and Clov's War…………………………………………………………………………………..  171 

  5. The End Game………………………………………………………………………………………………  180 

Conclusion: Affective Modernism…………………………………………………………………………………….  189 

  1. The Need for Illusion…………………………………………………………………………………….  189 

  2. Sympathy and the Pathos of Nihilism……………………………………………………………  190 

  3. Modernism and the Dionysian Affect……………………………………………………………  193 

Bibliography…………………………………………………………………………………………………………………….  197 

 



 

iii 

 





 

v 

 

DECLARATION OF AUTHORSHIP 

I, STEWART SMITH 

declare that this thesis and the work presented in it are my own and has been generated by me as 

the result of my own original research. 

NIETZSCHE AND MODERNISM: NIHILISM AND MEANINGLESS SUFFERING IN D. H. LAWRENCE, 

FRANZ KAFKA, AND SAMUEL BECKETT  

I confirm that: 

1. This work was done wholly or mainly while in candidature for a research degree at this 

University; 

2. Where any part of this thesis has previously been submitted for a degree or any other 

qualification at this University or any other institution, this has been clearly stated; 

3. Where I have consulted the published work of others, this is always clearly attributed; 

4. Where I have quoted from the work of others, the source is always given. With the exception 

of such quotations, this thesis is entirely my own work; 

5. I have acknowledged all main sources of help; 

6. Where the thesis is based on work done by myself jointly with others, I have made clear 

exactly what was done by others and what I have contributed myself; 

7.  None of this work has been published before submission  

Signed:   ...............................................................................................................................................  

Date:  28/01/2016 

 





 

vii 

 

Acknowledgements 

I would firstly like to acknowledge how fortunate I have been in having had two wonderful 

supervisors over the course of my PhD: Devorah Baum and Will May have been incredibly 

generous with their time and their feedback, they have been very encouraging throughout, and 

academically brilliant and inspiring. I cannot thank them enough.  

I am also grateful to David Woods and Tilly Bather  for their support and friendship throughout 

this process. I would also like to thank them for proof‐reading the latter versions of this thesis. 

Most of all, I would like to thank my partner, Jenny. I am grateful  firstly for her patience: this 

whole thing has taken a lot longer than we had envisaged. Without her sense of fun, lightness, 

and love (as well as financial support), I may not have endured to reach this academic milestone. 

 

 

 

 





 

ix 

 

Abbreviations of Nietzsche’s Works 

BGE  Beyond Good and Evil : Prelude to a Philosophy of the Future. trans. R. J. Hollingdale 

(Harmondsworth: Penguin, repr. 1990). 

BT  The Birth of Tragedy : Out of the Spirit of Music. trans. Shaun Whiteside (London: 

Penguin, 1993). 

D  Daybreak : Thoughts on the Prejudices of Morality. trans. R.J. Hollingdale (Cambridge: 

Cambridge University Press, repr. 2007). 

EH  Ecce Homo : How One Becomes What One Is. trans. R.J. Hollingdale (London: Penguin, 

repr. 2004). 

GS  The Gay Science : With a Prelude in German Rhymes and an Appendix of Songs. trans. 

Josefine Nauckhoff and Adrian Del Caro (Cambridge: Cambridge University Press, 

repr. 2003). 

HAH  Human, All Too Human. trans. Marion Faber and Stephen Lehman (London: Penguin, 

repr. 2004). 

OGM  On the Genealogy of Morality. trans. Carol Diethe (Cambridge: Cambridge University 

Press, 1994). 

TSZ  Thus Spoke Zarathustra: A Book for Everyone and No One. trans. R.J. Hollingdale 

(Harmondsworth: Penguin, repr. 2003). 

TI & AC  Twilight of the Idols and the Anti‐Christ. trans. R.J. Hollingdale (London: Penguin, 

repr. 2003). 

WTP  The Will to Power. trans. R. J. Hollingdale and Walter Kaufmann (New York: Vintage 

Books, 1968). 

 

 





 

1 

 

Introduction: Nietzsche, Nihilism and Modernism  

Nietzsche and Modernism 

In 1913 the tormented Franz Kafka wrote to break off his engagement with Felice Bauer: 

It certainly was not my intention to make you suffer, yet I have done so; obviously it will 

never be my intention to make you suffer, yet I shall always do so. […] Felice, beware of 

thinking of life as commonplace, if by commonplace you mean monotonous, simple, 

petty. Life is merely terrible; I feel it as few others do. Often ‐ and in my inmost self 

perhaps all the time ‐ I doubt whether I am a human being.1 

While acknowledging that life is constituted by inevitable suffering, Kafka reveals his own 

particularly sensitive nature. Furthermore, his confession to possessing such an acute 

sensibility, and the juxtaposition of this acknowledgement with a condemnatory 

evaluation of life, evokes a passage from the philosopher Friedrich Nietzsche’s The Gay 

Science. This entry is revealing of Nietzsche’s perception of modernity:  

Knowledge of distress. ‐ Perhaps nothing separates human beings or ages from each 

other more than the different degrees of their knowledge of distress ‐ distress of the 

soul as well as of the body. Regarding the latter we moderns may well, in spite of our 

frailties and fragilities, be bunglers and dreamers owing to lack of ample first‐hand 

experience, compared with an age of fear, the longest of all ages, when individuals had 

to protect themselves against violence and to that end had themselves too become men 

of violence. […] But that is how most people seem to me to be these days. The general 

inexperience with both sorts of pain and the relative rarity of the sight of suffering 

individuals have an important consequence: pain is hated much more now than 

formerly; one speaks much worse of it; indeed, one can hardly endure the presence of 

pain as a thought and makes it a matter of conscience and a reproach against the whole 

of existence. (GS, pp. 60‐61)  

                                                            

1 Quoted in Idris Parry’s ‘Introduction’ to The Trial in Franz Kafka, The Trial (London: Penguin, repr. 2000), p. 
xiii. 



 

2 

This passage may be used to corroborate the views of those who see Nietzsche as a cruel 

philosopher, insensitive to human suffering.2 I shall argue, however, that Nietzsche 

remained consistently sensitive to the issue of human suffering, that his central doctrines 

revolve around this theme, and his analysis of various cultures rests upon their respective 

responses to suffering. Moreover, what I wish to stress with regards to this particular 

passage is that Nietzsche regards the modern sensitivity to distress to foster ‘a reproach 

against the whole of existence’: the experience of suffering is bound to one’s evaluative 

interpretation of life and, in our case, according to Nietzsche, ‘suffering is always the first 

of the arguments marshalled against life’ (OGM, p. 47). Suffering is thus entwined with 

nihilism, the pessimistic view that life is not worth living.  

Nietzsche’s explosive impact upon literary modernism is widely acknowledged. However, 

there is a paucity of critical literature exploring these central aspects of his thought with 

regards to its relationship to modernism. It may be argued that all four of the writers I am 

exploring in this thesis, Friedrich Nietzsche, Franz Kafka, D.H. Lawrence and Samuel 

Beckett, were particularly sensitive to suffering, and perhaps therefore predisposed to 

experience feelings of futilitarian resignation.3 But this biographical point aside, what I 

wish to do in this study is to examine their shared concern with suffering and nihilism as it 

is presented in their respective work in order to offer a new perspective of modernist 

cultural output. By taking Nietzsche’s thought on suffering and nihilism as a heuristic lens 

through which to explore these modernist figures, I shall diverge from related studies that 

chart Nietzsche’s relation to modernism.4   

A common entry point for critics discussing the heterogeneous streams of modernist 

literary practice and outlook is to emphasise its discontinuity with previous cultural forms: 

the complex phenomenon of literary modernism can be generally understood as an 

ardent response to the imperative enunciated by one of its leading promoters, the poet 

                                                            

2 Nietzsche ends this passage: ‘the recipe against this ‘distress’ is: distress’. I shall consider some of these 
views below. 
3 See Friedrich Wilhelm Nietzsche, The Gay Science: With a Prelude in German Rhymes and an Appendix of 
Songs (Cambridge: Cambridge University Press, repr. 2003), pp. 191‐92. On Beckett, see James Knowlson, 
Damned to Fame: The Life of Samuel Beckett (London: Bloomsbury, 1996), p. 27; On Lawrence, see David 
Ellis, Death and the Author: How D.H. Lawrence Died, and Was Remembered (Oxford: Oxford University 
Press, 2008), p. 57. 
4 I shall be primarily speaking of Nietzsche’s reception within the Anglophone tradition below. For further 
discussion of Nietzsche’s reception in Germany see Steven E. Aschheim, The Nietzsche Legacy in Germany, 
1890‐1990 (London: University of California Press, 1994). 



 

3 

 

and critic Ezra Pound, to ‘[m]ake it new!’. This call to aesthetic innovation, with its implicit 

critique of traditional forms, is considered to be paralleled in Nietzsche’s philosophical 

project. Otherwise put, critics studying Nietzsche’s seminal impact upon modernist 

literature primarily figure the thinker as an iconoclast, as a revolutionary prophet. 

The putative view of Nietzsche’s heretical programme is evident within studies that 

discuss Nietzsche’s relationship to early twentieth‐century literary culture. Robert B. 

Pippin, for instance, claims that Nietzsche is a ‘paradigmatic “modernist” ’ insofar as he 

embodies the ‘irremediable break with the past’ that defines modernist work.5 Robert 

Gooding‐Williams, in his Zarathustra’s Dionysian Modernism, similarly argues that 

Nietzsche’s relationship to literary modernism is premised on an unprecedented ‘creative 

break with the past’.6 Roger Griffin identifies Nietzsche as the paradigmatic figure in what 

he calls programmatic modernism. This term considers modernism as ‘a mission to 

change society, to inaugurate a new epoch, to start anew. It is a modernism that lends 

itself to the rhetoric of manifestos and declarations’.7 

Nietzsche’s early reception corroborates this aforementioned dominant view of the 

thinker and his relation to literary modernism. Nietzsche’s thought first came to 

prominence in European intellectual circles in 1888 when the esteemed Danish critic 

Georg Brandes lectured upon Nietzsche, and, noting both his elitism and iconoclastic 

appeal, defined his work as expressing an ‘aristocratic radicalism’.8 Nietzsche himself 

eagerly approved of this epithet. In terms of the early Anglophone response to the 

philosopher, accounts of his reception and dissemination reinforce this interpretation. 

Unsurprisingly, Nietzsche’s radical voice was primarily disseminated in publications 

emphasizing the pursuit of individual expression: Nietzsche arrived at a time when 

aesthetes were involved in a struggle to overcome the expectations of an ethical or 

didactic commitment proscribed by Victorian moralism. Nietzsche thus featured heavily, 

                                                            

5 Robert B. Pippin, 'Nietzsche and the Origin of the Idea of Modernism', Inquiry, 26 (1983), 151‐52. 
6 Robert Gooding‐Williams, Zarathustra's Dionysian Modernism (Stanford: Stanford University Press, 2001), 
p. 3. 
7 Roger Griffin, Modernism and Fascism: The Sense of a Beginning under Mussolini and Hitler (Basingstoke: 
Palgrave Macmillan, 2007), p. 2. Griffin also registers an ‘unresolved tension in Nietzsche’s creative 
response to modernity’ marked by a turning inward and ‘the cultivation of special moments.’ 
8 Malcolm Bradbury and James Walter McFarlane, Modernism: 1890‐1930  (Harmondsworth: Penguin, 
1976), p. 79. 



 

4 

for example, in journals such as The Eagle and the Serpent, The Egotist, and The New Age, 

along with other iconoclastic writers such as Emerson and Carlyle.9 Contributors such as 

A.R. Orage, Bernard Shaw and Havelock Ellis celebrated Nietzsche’s radical emancipatory 

rhetoric not only because Nietzsche emphasised a rejection of what were held to be the 

prevalent nineteenth century ethics of altruism and self‐abnegation, but also as he was 

seen to privilege an individualistic or aesthetic engagement in its place. Thus Malcolm 

Bradbury points out that Nietzsche was part of the wider cultural shift in which the newer 

emphasis upon individual expression existed in conflict with outlooks which implicitly 

demoted the value of the individual.10 Writers revolting against the twin hegemonies of 

Victorian religiosity and the generalizing, abstracting theories of scientific discourse, as 

exemplified by scientific positivism and Darwinism, thus found in Nietzsche’s romantic 

heroism, with its grand rhetorical gestures and devastating critiques, a renewed poetic 

resilience and a celebration of individual creation. 

For the most part, then, Nietzsche is seen to be adopted as an elitist, sceptical voice 

celebrating individual self‐creation and calling for a radical reappraisal of dominant social 

codes and conventions associated with traditional religion and mass democracy. Patrick 

Bridgwater thus argues that ‘[f]or most of those who fell under his spell, Nietzsche’s 

aristocratic idea, his anti‐democratic stance, was at the centre of his appeal’.11 Another 

way to put this is to align the modernists with Nietzsche’s notion of an ‘active nihilism’, or 

his project of carrying out a ‘revaluation of all values’ (WTP, p. 3): Nietzsche encourages a 

renewal of values through an active deconstruction of existent values; those participating 

in this project would similarly contribute to the ongoing ‘devaluation’ of our hitherto 

highest values most famously encapsulated in the declaration of God’s death, uttered by 

Nietzsche’s fictional madman in The Gay Science (GS, pp. 119‐20). Both John Burt Foster’s 

Heirs to Dionysus: A Nietzschean Current in Literary Modernism, and Keith M. May’s 

Nietzsche and Modern Literature make this argument. Foster works from the premise that 

Nietzsche’s thinking ‘is nothing if not radically distrustful of continuity, since he envisions 

                                                            

9 See Patrick Bridgwater, Nietzsche in Anglo‐Saxony: A Study of Nietzsche's Influence on English and 
American Literature (Bristol: Leicester University Press, 1972); David S. Thatcher, Nietzsche in England, 
1890‐1914: The Growth of a Reputation (Toronto: University of Toronto Press, 1970). 
10 Bradbury and McFarlane, pp. 75‐79.  
11 Bridgwater, p. 243.  



 

5 

 

a total revaluation of values’.12 May, too, argues that ‘Nietzsche’s overwhelming concern 

was always with values’,13 and that the writers whom he considers in relation to the 

thinker echo ‘the madman’s opinion about the “greatness” of the deed of killing God’.14  

Nevertheless, there are critical voices that contest this celebratory assessment of 

Nietzsche’s pertinence to literary modernism. For instance, in his discussion of modernist 

poets, J. Hillis Miller considers Nietzsche’s ‘revaluation of all values’ to reflect the modern, 

imperious subject’s totalizing annihilation of otherness: ‘Nietzsche’s transvaluation of 

values is the expunging of God as the absolute value and source of the valuation of 

everything else. In the emptiness left after the death of God, man becomes the sovereign 

valuer, the measurer of all things’.15 Miller sees Nietzsche’s notion of God’s death to give 

expression to the modern ‘deification of man’: the human subject merely displaces God 

as the centre of absolute values; this amounts to a complete anthropomorphising of 

existence, or the annihilation of otherness and the objective world. According to Miller, 

Nietzsche’s active nihilism thus reflects ‘man’s limitless hunger for conquest.’16 

Furthermore, Nietzsche’s call for a radical break from all traditional values may implicate 

the thinker with the programmatic modernism of Nazism. This point is made by Griffin 

who sees the Holocaust as the most extreme example of the logic of ‘creative destruction’ 

espoused by Nietzsche’s active nihilism.17 John Carey’s polemic, The Intellectuals and the 

Masses, is more insistent on the point of Nietzsche’s connection to the Nazi atrocities. 

Carey’s reading argues that Nietzsche’s elitism and revolutionary programme, as it is both 

destructive and individualistic, necessarily involves the rejection of the community. That 

is, Nietzsche’s aristocratic radicalism provides the necessary steps towards the rejection 

of otherness which culminates in the brutalities associated with totalitarian politics.  

                                                            

12 John Burt Foster, Heirs to Dionysus: A Nietzschean Current in Literary Modernism (Princeton, N.J.: 
Princeton University Press, 1981). 
13 Keith M. May, Nietzsche and Modern Literature: Themes in Yeats, Rilke, Mann and Lawrence 
(Basingstoke: Macmillan, 1988), p. 8. 
14 Ibid. p. 150. 
15 J. Hillis Miller, Poets of Reality: Six Twentieth‐Century Writers (Oxford: Oxford University Press, 1966), p. 
4.   
16 Ibid. p. 5. 
17 See Griffin, pp. 59‐60. 



 

6 

Carey echoes those studies that stress that Nietzsche’s aristocratic individualism is 

celebrated by literary modernists insofar as he appealed to their shared anti‐democratic 

zeal. Where Carey’s highly contentious reading of literary modernism diverges from most, 

however, is in his identification of Nietzsche as the precursor to a reactive, fear‐driven 

perspective which dominates literary and intellectual culture. Carey thus sees Nietzsche 

as a champion of the strong and predatory individual who resists feelings of pity. Indeed, 

Carey argues that the philosopher advocates the annihilation of the weak majority: 

‘Nietzsche’s message in The Will to Power is that a “declaration of war on the masses by 

higher men is needed”. ’ 18 

Despite the partiality of these views, Carey is not the only voice within literary studies 

arguing that Nietzsche’s thought is associated with cruelty, appropriation, and the 

exclusion of otherness. Among the critics I have invoked thus far, Bridgwater also asserts 

that one of Nietzsche’s key doctrines, the will to power, can be understood as ‘an 

exploitative drive for self‐aggrandisement’.19 Furthermore, Nietzsche’s response to 

pessimism, according to Bridgwater, was to ‘idealize the predatory type’.20 Margot Norris 

and Peter Childs similarly echo this view, identifying Nietzsche with a reactive or 

imperious ethic which seems to be founded on the domination of others.21 

It is worth pointing out that the term nihilism itself, and the examination of its various 

meanings, is, however, mostly absent in discussions that observe Nietzsche’s seminal 

impact upon literary modernism: the heroic dynamic of this thought, associating 

Nietzsche with an active nihilism or an aristocratic radicalism, is privileged to either praise 

or condemn the philosopher; further connotations of Nietzsche’s writing on nihilism 

remain relatively unexplored in the discourse. In this thesis I am motivated to provide a 

more considered account of Nietzsche’s thought on nihilism. By investigating this aspect 

of the philosopher, I thus concur with Mark Warren who contends that: 

                                                            

18 John Carey, The Intellectuals and the Masses: Pride and Prejudice among the Literary Intelligentsia, 1880‐
1939 (London: Faber and Faber, 1992), p. 4.  
19 Patrick Bridgwater, Nietzsche in Anglosaxony: A Study of Nietzsche's Impact on English and American 
Literature (Leicester: Leicester University Press, 1972), p. 228. 
20 Ibid. p. 241. 
21 Margot Norris, Beasts of the Modern Imagination: Darwin, Nietzsche, Kafka, Ernst, & Lawrence 
(Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1985), p. 58; Peter Childs, Modernism (London: Routledge, 
2000), p. 57. 



 

7 

 

Knowing a thinker's problematic is perhaps the most important thing we can know 

about this person's thinking as a whole. […] knowing what [Nietzsche] meant by the 

problematic of "nihilism" is the most important thing we can know about the nature and 

implications of his thought.22 

Moreover, I hold that knowing Nietzsche’s ‘problematic’ of nihilism entails charting his 

preoccupation with suffering. With regards to Nietzsche’s relation to literary modernism 

and the critical responses he provokes, I contend that examining Nietzsche’s complex 

writing on nihilism through its relation to suffering evinces the strains operating at the 

heart of his affirmative project. Otherwise put, investigating the place of suffering and its 

integral relation to nihilism in Nietzsche’s thought shall provide a more nuanced reading 

of the reactionary elements present in Nietzsche’s work than those provided by critics 

such as Carey and Bridgwater. 

Nietzsche and Nihilism  

Shane Weller’s recent study, Modernism and Nihilism, does much to address the paucity 

of critical attention given to the issue of nihilism within modernist studies. Charting the 

shifting definitions of the term nihilism from its advent in the eighteenth century to the 

present day, Weller offers a valuable appraisal of modernist literature in relation to the 

fluid, protean usage of the concept. Furthermore, Weller observes that it is Nietzsche 

who not only ‘exerts an influence greater than that of any other philosopher of the 

period’, but that it was he who ‘deployed the concept of nihilism to capture the essence 

of modernity’.23 Charles Glicksberg, in The Literature of Nihilism, makes a similar claim: 

‘[p]ractically the entire history of twentieth‐century thought, its transvaluation of the 

values of the past, its rejection of the gods, is foreshadowed in Nietzsche’s work. He 

predicted the eventual triumph of nihilism’.24 Yet despite the fact that the concept of 

nihilism has been closely identified with Nietzsche, scholars have picked up on the 

subsequent interpretative difficulties arising from Nietzsche’s own polyvalent usage of 

the term. For instance, observing that the lack of clarity stems from Nietzsche, Karen L. 

                                                            

22 Mark Warren, Nietzsche and Political Thought (Cambridge, Mass.: MIT Press, 1988), p. 13.  
23 Shane Weller, Modernism and Nihilism (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2011), p. 6. 
24 Charles I. Glicksberg, The Literature of Nihilism (London: Bucknell University Press 1975), p. 20.  



 

8 

Carr contends that ‘[u]nfortunately, Nietzsche was ambiguous, vague, and not entirely 

consistent in his usage of the term; this legacy was transmitted, so that much twentieth‐

century discussion is also ambiguous, vague, or inconsistent’.25 Noting that some of the 

usages in Nietzsche’s work are ‘in tension with one another’, Carr attests to Nietzsche’s 

multifarious deployment of the term in which nihilism is variously described as ‘a 

historical process, a psychological state, a philosophical position, a cultural condition, a 

sign of weakness, a sign of strength, as the danger of dangers, and a divine way of 

thinking’.26 Along similar lines, Nietzsche scholar Bernard Reginster asserts that ‘[n]ihilism 

is the central problem of Nietzsche’s philosophy. Although this view is not new, its nature 

and implication have not been well understood. One reason is that Nietzsche’s 

conception of nihilism itself remains elusive.’27 

Another dominant tendency when accounting for nihilism in Nietzsche’s thought is to 

privilege the entries on this subject that appear in an edited selection of his unpublished 

notebooks, posthumously published as The Will To Power. For instance, Carr asserts that 

‘his discussion of nihilism is restricted almost entirely to his notebooks.’28 Weller also 

contends that this unpublished text gives ‘centre‐stage’ to the issue.29 These entries 

certainly offer key insights into Nietzsche’s presentation of nihilism. However, over‐

reliance on these unpublished passages provides only a partial appreciation of this aspect 

of Nietzsche’s thought by considering nihilism solely as an intellectual or theoretical 

problem. Warren summarises this tendency and its ramifications: 

Nihilism is usually understood as a philosophical doctrine (there exist no objective 

grounds for truth) from which follows an ethical doctrine (there exist no objective 

grounds for moral judgment). It follows from these doctrines that the world offers no 

guidance or limits to human activity. Accordingly, a nihilist usually is taken to be one 

                                                            

25 Karen Leslie Carr, The Banalization of Nihilism: Twentieth‐Century Responses to Meaninglessness (Albany: 
State University of New York Press, 1992), p. 15.   
26 Ibid. pp. 26‐27. 
27 Bernard Reginster, The Affirmation of Life: Nietzsche on Overcoming Nihilism (Cambridge, Mass. ; London: 
Harvard University Press, 2006), p. 21. 
28 Carr, p. 26. 
29 Weller, p. 27. Weller argues: ‘While the term “nihilism” occurs repeatedly in the works of 1887‐8,[…] it is 
only in The Will to Power that the concept of nihilism takes centre‐stage in Nietzsche’s critique of 
modernity’. 



 

9 

 

living a life without intellectual grounds of conduct, a life in which "everything is 

permitted".30 

I contend that what becomes evident when examining Nietzsche’s writing on 

nihilism, particularly in his published work, is that nihilism must be understood in 

relation to embodiment, to affective‐erotic being. I shall argue that Nietzsche’s 

repeated emphasis upon the interdependency of the somatic, or affective, and the 

cognitive, means that nihilism must be approached in relation to the embodied 

experience of agency, and the embodied experience of suffering. Daniel Conway’s 

observation is relevant: ‘[Nietzsche] alternately refers to nihilism as psychological 

state and a physiological condition, both of which are marked by exhaustion, 

pervasive pessimism, a dissipation of will, and an unprecedented erethism.’31 I hold 

this notion of nihilism, denoting the incapacity to experience oneself as an agent of 

deeds, to be the overriding and consistent usage of the term in Nietzsche’s discourse. 

It is this depiction of nihilism, one that registers a state of paralysis, a condition that 

precipitates or gestures towards suicide, which permeates the modernist texts that I 

shall discuss in later chapters. 

The significance of agency in Nietzsche’s thought cannot be overstated: his psychological 

thesis of the will to power, as it is articulated in the Genealogy, postulates that our most 

basic, natural need is to experience a pathos of power which, in the primary instance, is 

attained through the performance of ‘deeds’ (OGM, p. 81). While this concept of the will 

to power is modulated by considering the development of man’s consciousness, nihilism 

is repeatedly signalled by a loss of willing, or the feeling of dissolution of efficacious being.  

As Weller notes, Nietzsche most often refers to nihilism in the context of religion.32 Yet 

contrary to the putative view of Nietzsche’s hostility to religion, the philosopher 

repeatedly holds religion to combat the state of paralysis or depression that continually 

threatens humanity: for while Nietzsche claims ‘[m]an is often fed up, there are whole 

epidemics of this state of being fed up’ (OGM, p. 94), he lauds Christianity’s success in 

                                                            

30 Warren, p. 13. 
31 Daniel W. Conway, 'Heidegger, Nietzsche, and the Origings of Nihilism', Journal of Nietzsche Studies,  
(1992), 14. 
32 Weller, p. 28. 



 

10 

combating this ever‐present threat: ‘[f]or, to speak generally: with all great religions, the 

main concern is the fight against a certain weariness and heaviness which has become 

epidemic’ (OGM, p. 102). In that human beings are both ‘sensuous, worldly beings who 

suffer, feel, and act’ and ‘conscious, cultural beings who constantly interpret and evaluate 

the world and themselves’, the ascetic ideal provides ‘an orientation toward existence’ 

whereby individuals ‘fit experience and interpretation together to form a "will" to act’.33  

One way the ascetic ideal does this is by providing a goal or purpose: namely, of 

becoming one with God and attaining transcendent bliss. For, in line with Conway’s 

observation that ‘[o]ur reliance on consciousness requires us to pursue goals, in order to 

sustain a threshold level of affective investment’,34 the transcendental telos succeeds in 

engaging the will: the externally posited transcendental goal provided by the ascetic 

priest, and held attainable through adherence to the prescribed ascetic procedures, 

allows us to reflexively experience ourselves as agents. As Nietzsche puts it,  

Within it, suffering was given an interpretation; the enormous emptiness seemed filled; 

the door was shut on all suicidal nihilism. […] ‐ man was saved; he had a meaning, from 

now on he was no longer like a leaf in the breeze, the plaything of the absurd, of ‘non‐

sense’; from now on he could will something, ‐ no matter what, why and how he did it at 

first, the will itself was saved. (OGM, pp. 127‐28) 

Accounting for the modern European experience of nihilism through the demise in the 

value of the ascetic ideal, Warren argues that this primarily arises because there is a 

practical dislocation between experience and interpretation: 

Nietzsche's structural definition of nihilism [is] something that results from disjunctions 

between experiential and interpretive conditions of acting. Theoretically, a disjunction 

might be caused by changes in experience. Or it might result from failures of an interpre‐  

tive schema. Or it might be caused by some combination of the two.35 

Interpretation and agency are bound together. That is, the cognitive and the affective, or 

physiological, are intertwined. Thus one way in which the human animal succumbs to the 

threat of paralysis is through an internal crisis of interpretation such that the existent 

orientation becomes inappropriate to experience: modern, secularized science has 

                                                            

33 Warren, p. 17. 
34 Conway, p. 33.  
35 Warren, p. 18. 



 

11 

 

rendered the existent interpretation of life provided by Christianity as redundant. 

Otherwise put, as a consequence of rigorous self‐scrutiny, we moderns have come to the 

realization that the metaphysical picture does not have a transcendental origin, but is one 

constituted by material, psycho‐physiological needs: namely to experience ourselves as 

effective agents, and to appropriate unbearable suffering through the notion of a 

rational, just God. On this devaluation of the existent interpretative schema, Nietzsche 

comments: 

Extreme positions are not succeeded by moderate ones but by extreme positions of the 

opposite kind. Thus the belief in the absolute immorality of nature, in aim ‐ and 

meaninglessness, is the psychologically necessary affect once the belief in God and an 

essentially moral order becomes untenable. Nihilism appears at that point, not that 

displeasure in existence has become greater than before but because one has come to 

mistrust any “meaning” in suffering, indeed in existence. One interpretation has 

collapsed; but because it was considered the interpretation it now seems as if there 

were no meaning at all in existence, as if everything were in vain. (WTP, p. 35) 

With the discrediting of the prevalent interpretative schema, one overriding question 

now facing modernity is how to account for the suffering which had been hitherto 

rendered significant by traditional discourses. Reginster identifies the problem that 

presents post‐theological culture as he notes that ‘[t]he rejection of the “Christian 

interpretation” has “terrifying” implications simply because this interpretation gave an 

answer to the problem of suffering ‐ it gave suffering a meaning.’36 Furthermore, as 

Warren suggests, the interpretative schema itself may be discredited by experience. I 

hold that it is the experience of unbearable or excessive suffering that dismantles the 

value of the available interpretive framework. This experience may relate to a personal 

emotional trauma, or it may signal the undergoing of extreme or persistent, chronic 

physical pain. It may also reflect a collective trauma, such as the experience of war. In 

each case, the existent interpretative orientation of existence is undermined. This not 

only provokes the evaluation that ‘existence in general’ is ‘inherently worthless’, but this 

cognitive appraisal is attended by feelings of apathy and indifference (OGM, p. 67). I shall 

                                                            

36 Reginster, p. 161. 



 

12 

therefore diverge from existent studies on Nietzsche’s relation to literary modernism by 

bringing this dynamic of Nietzsche’s thought into consideration.  

Modernism, Senseless Suffering and Nihilism 

In Chapter One, I shall focus on the relationship between suffering and nihilism in 

Nietzsche’s thought by examining the issue of senseless or excessive suffering. I will argue 

that his work can be understood to gravitate around the question of the ‘interpretation of 

suffering’. Nietzsche, I shall show, was preoccupied with this particular issue, of how to 

render one’s suffering meaningful, and thus avert the threat of a nihilistic loss of willing.  

In the first part of this chapter I shall examine Nietzsche’s first published work, The Birth 

of Tragedy, where Nietzsche presents a paradigm of life‐affirmation in the form of ancient 

Greek tragedy. Arguing that the ancient Greeks were particularly sensitive to distress and 

suicidal nihilism, Nietzsche nevertheless claims that through their tragic art they are able 

to confront life’s horrors and yet redeem them. What I shall highlight in this discussion is 

that Nietzsche contends that tragic experience itself induces an encounter with life’s 

ephemerality and senselessness, and its value lies in delivering the Greeks from such 

debilitating insights. Nietzsche , I shall show, holds the ancient deity associated with 

tragedy, Dionysus, to symbolize this capacity to affirm life despite, and indeed because of, 

its senselessness. 

In the next segment of this chapter, however, I shall complicate Nietzsche’s affirmative, 

heroic rhetoric. I shall probe Nietzsche’s relation to senseless suffering and point to the 

tensions arising in his thought as he simultaneously wishes to embrace the horror of 

suffering, which by its very nature is senseless and unbearable, and also appropriate 

suffering, to bestow it with significance. I shall point out that by insistently seeking to 

embrace suffering as integral to life, Nietzsche defines his philosophical project in 

opposition to Christianity: Nietzsche discerns that Christianity is characterised by, and 

indeed bequeaths to modernity, the goal of abolishing suffering; this hedonic orientation 

accounts for modernity’s mediocrity as suffering, for Nietzsche, is inseparable from the 

processes of self and cultural enhancement.  

Examining the discordant positions surrounding Nietzsche’s thought on suffering in the 

next section of the chapter, I shall investigate Nietzsche’s analysis of the ascetic ideal as 



 

13 

 

he presents it in his On the Genealogy of Morality. I shall read this text in terms of the 

need to give suffering meaning: Christianity accordingly appropriates senseless suffering 

in terms of punishment, or guilt. And while I shall argue that Nietzsche is engaged in 

overcoming this interpretation of suffering, I shall point to the persistence of reactive 

sentiments in Nietzsche’s thought, particularly in relation to others’ useless suffering. By 

attending to the conflicting stances that beset Nietzsche’s work, particularly in his 

discourse on suffering and nihilism, I shall engage with critics who echo Carey in aligning 

Nietzsche with the Holocaust.37 

The primary aim of this chapter is to tease out insights that shall guide my reading of the 

modernist literary works under consideration. I do not claim to offer a comprehensive 

picture of Nietzsche’s complex, and often confusing, philosophical genius. Indeed, 

Nietzsche insistently resisted offering any systematic, coherent philosophy. However, I 

will argue that the consistent and dominant strands that I discern operating in his work 

are present in the modernist works I engage with: these texts are centrally concerned 

with the response to suffering and, in particular, the issue of attributing meaning to 

senseless suffering.   

Lawrence’s Lady Chatterley’s Lover, Kafka’s The Trial, and Beckett’s Endgame are texts 

that depict fictional landscapes characterised by illness, exhaustion, impotence and a 

heightened sensitivity to suffering. The need to ascribe meaning to suffering weighs 

heavily in each of these fictional worlds with each work registering the frailty of the 

modern subject denuded of the traditional means to justify one’s suffering. As each text 

discloses the characters’ exposure to the problem of excessive, useless suffering and the 

nihilism this precipitates, paralysis, stasis and repetition are seen to dominate the 

respective worlds. Therefore, I will read the portrayed responses to the issue of 

incomprehensible suffering in each text in line with Nietzsche’s various writings on 

senseless suffering and nihilism. 

In Chapter Two, I shall show that D.H. Lawrence’s novel, Lady Chatterley’s Lover, explores 

the trauma that afflicts post‐war culture. Depicting England in the aftermath of World 

                                                            

37 I shall particularly focus on the argument presented by Giles Fraser. Giles Fraser, Redeeming Nietzsche: 
On the Piety of Unbelief (London: Routledge, 2002). 



 

14 

War One, Lawrence portrays individual and collective responses to this experience of 

senseless suffering as the existent means to justify the war experience fail. In the first part 

of this chapter, I shall register the novel’s presentation of the various responses to this 

experience. This will include accounting for, at both an individual and a collective level, 

the denial or repression of this experience; a growing sense of depression and loss of 

willing; a consuming indignation and bitterness; a defensive withdrawal from the other. I 

shall appeal to Nietzsche’s thought in order to illuminate this discussion. 

Discerning Lawrence’s presentation of the propensity to recoil from relations with others 

as particularly central to his depiction of post‐war culture, I shall note strong affinities 

between Lawrence and Nietzsche: both saw modernity as characterised by a hedonic 

orientation to existence; both appeal to notions of a defensive, self‐protective 

subjectivity. Aligning Lawrence’s notion of a self‐preservative economy with Nietzsche’s 

analysis of the ascetic ideal, in this segment of the chapter I shall consider the character 

of Clifford Chatterley in particular to exemplify one of prudential life‐denial: while Clifford 

is a victim of the war, he also connives at his own negation of embodied‐erotic being. This 

ascetic rejection of embodiment has nihilistic consequences: the novel focuses upon his 

wife Connie's developing nihilistic pathos and consequent estrangement from her 

husband. 

I shall then consider Lawrence’s protagonists, Connie and her lover, Oliver Mellors, to 

epitomize Nietzsche’s ideal of self‐overcoming: the couple courageously relinquish their 

respective defensive postures deriving from previous emotional‐erotic wounds; 

embracing affective‐erotic vulnerability, the depiction of the couple’s sexual fulfilment 

gesture towards the attainment of a Nietzschean life‐affirmation and the constitution of 

new meaning. Nevertheless, I shall challenge Lawrence’s vision of erotic revitalisation by 

pointing to similar strains that beset Nietzsche’s work: defensive and reactive postures 

continue to reassert themselves and highlight the fragility of Lawrence’s affirmative 

vision, perhaps gesturing to suffering’s excessive force. 

In Chapter Three, I shall focus upon Kafka’s novel The Trial. Here I shall primarily 

interrogate the protagonist Josef K.’s recourse to guilt as a means to assimilate his 

suffering. Doing so, I shall draw on Nietzsche’s analysis of the ascetic ideal in terms of its 

crucial role of providing a purpose for suffering. In the first part of this chapter I shall 



 

15 

 

highlight K.’s experience of inexplicable distress: K. is subject to indeterminate charges 

and his attempts to understand the nature of the accusation are repeatedly thwarted.  

The role of interpretation shall be central throughout this discussion. Stressing the point 

that one’s interpretative position is reflective of one’s will to power, or pathos of agency, 

in Nietzsche’s thought, I shall argue that the court strips K. of his exegetical capacity: the 

court’s arbitrary, mysterious proceedings induce great psychic distress and the pathos of 

impotence. Also, by noting that K. exhibits the self‐defensive, prudential perspective that 

both Nietzsche and Lawrence consider to be ubiquitous in modernity, I shall highlight that 

K. is driven by the need to comprehend his suffering in logical terms, or in absolute, 

indisputable terms. This restrictive posture renders him particularly vulnerable to 

extreme disjunctions between interpretation and experience. 

I shall also chart the ways in which Kafka’s novel evokes Nietzsche’s doctrine of 

perspectivism. This doctrine, which  challenges traditional notions of absolute objectivity 

or disinterestedness by arguing that knowledge claims are reflective of one’s embodied 

and socially embedded position, is particularly relevant to considering K.’s dispute with 

the priest in ‘The Cathedral Chapter’. This theme is also flagged at K.’s first tribunal, here 

prompting a consideration of the ways in which K. experiences feelings of resentment and 

attempts to assuage his senseless suffering. Examining these aspects of The Trail, I shall 

thus invoke Nietzsche’s thought on cruelty and punishment to demonstrate that Kafka’s 

fictional world is pervaded by the reactive compensatory desire to punish others, even if 

this is largely imaginary. 

In the final part of this chapter I shall examine K.’s self‐incrimination and his complicity in 

his execution to stem from his experience of overwhelming, senseless suffering. Drawing 

on the masochistic dimension of Nietzsche’s analysis of guilt, I consider K.’s recourse to 

guilt as a means to assimilate his suffering and to maintain a sense of agency by 

perpetrating cruelty upon himself. Nevertheless, no totalising reading of this novel is 

possible: the radical indeterminacy that characterises the work persists until the end, and 

even K.’s attempts to attain a pathos of agency in his own suicide appear uncertain. It 

seems to fall upon the imagined spectator, or reader, to redeem some significance in K.’s 

abject execution. 



 

16 

The theatricality of suffering comes to the fore in Beckett’s play, Endgame, the focus of 

my fourth chapter. As in Kafka’s novel, I shall read the characters’ appeal to a witness to 

signal the self’s incapacity to assimilate experiences of unbearable suffering: the 

performative dimension of one’s suffering, I shall argue, suggests that other means to 

appropriate one’s distress have been exhausted or fallen short. Here I shall discuss the 

various strategies deployed by Beckett’s characters to bear their suffering in a fictional 

world that is permeated by physical pain, by aging and decay, and by feelings of 

frustrated powerlessness, or what Nietzsche calls ressentiment. 

I shall also register a tension in Beckett’s play that is evident in Nietzsche’s work, namely 

of the desire to be true to suffering’s senselessness, and of the contrary need to master 

suffering and to render it significant. Beckett’s pseudo‐couple Hamm and Clov present 

contrasting approaches: Clov echoes Kafka’s protagonist by interpreting suffering in terms 

of punishment, thus pointing to the continued pertinacity of the ascetic ideal; Hamm 

gestures towards a rejection of theological discourse, yet struggles to confront a 

Dionysian vision of existence, shorn of value. Hamm also evinces the need for creative, 

interpretative activity, evoking Nietzsche’s valorisation of self‐artistry. Yet Hamm’s 

attempts to render aesthetic self‐coherence through his narrative is itself continually 

ruptured by a sense of impotence marked by a  loss of willing. 

Parallels also abound between Beckett’s play and the other literary texts I am discussing 

in this thesis. For instance, Beckett’s characters exhibit the restricted, self‐preservative 

postures that appear in Lawrence and Kafka. Here this self‐defensive economy develops 

and intensifies as a result of the characters’ experience as chronic sufferers. And by 

drawing on Nietzsche’s thought on the experience of prolonged pain, I shall consider 

Beckett’s characters to be particularly sensitive to suffering, and to the other. 

Furthermore, sadistic actions, often incited by others’ maltreatment, and often seemingly 

arbitrary, proliferate in the relations between the characters in Endgame. By bringing 

Nietzsche’s thought on cruelty to bear upon my analysis of the drama, I shall show that 

both Nietzsche and Beckett serve to complicate conventional ethical notions: both figures 

seem to suggest a fundamental narcissism, or ontological isolation, which precludes the 

possibility of truly identifying with the other’s distress. 

I shall conclude this chapter by considering the role of the audience. Noting similarities 

between the reader’s position in The Trial, I shall contend that the characters in this play 



 

17 

 

share their exegetical impasse with the audience. Together with the disturbing content 

matter of the play, this experience of the excessive, that which escapes interpretative 

closure, contributes to the ‘agony’ of watching Endgame.38   

I shall focus upon literature’s affective dynamic in the conclusion of my thesis. Here I shall 

invoke Virginia Woolf’s essay, ‘On Being Ill’, in order to evoke some of the salient points 

of my thesis, particularly with regards to others’ suffering and its tie to suicidal nihilism. 

Examination of Woolf’s essay, I shall show, proves to be particularly fruitful in highlighting 

a series of tensions that I see to be operating in Nietzsche and the modernist works that I 

have considered. Most pertinently, Woolf’s desire to valorise the experience of one’s 

illness or suffering simultaneously demonstrates an implicit awareness of suffering’s 

excessive, useless character and the nihilism this precipitates. With this notion of the 

excessive in mind, I shall turn now to examine Nietzsche’s engagement with suffering. 

 

                                                            

38  I allude here to Beckett’s comment to Alan Schneider that he wanted to provide a ‘full evening’s agony’ 
with the performance of Endgame. See p. 185 below. 





 

19 

 

Friedrich Nietzsche, Nihilism and Meaningless Suffering  

I again return to the place from which I set out – Birth of Tragedy was my first 

revaluation of all values: with that I again plant myself in the soil out of which I draw all 

that I will and can‐ I, the last disciple of the philosopher Dionysus. 

Nietzsche, Twilight of the Idols 

Introduction: The Interpretation of Suffering 

Friedrich Nietzsche tells us in the preface of On the Genealogy of Morality that ‘as a 

thirteen‐year‐old boy, I was preoccupied with the problem of the origin of evil’ (OGM, p. 

5). His early concern with this traditional religious question anticipates his continued 

exploration of the cognate issues of ‘senseless’ suffering and nihilism throughout his 

oeuvre. This preoccupation is evident in The Birth of Tragedy, a text that I believe pivots 

around the issue of meaningless suffering and the nihilistic threat to subjectivity this 

poses. Indeed, as I shall argue, Nietzsche presents a paradigm of life‐affirmation in this 

work which is inextricably and paradoxically bound to the experience of excessive, 

inexplicable distress: his examination of ancient tragedy propounds that the Pre‐Socratic 

Greeks are able to surmount the potential nihilistic collapse induced by the confrontation 

with useless suffering in this quasi‐religious experience; they are accordingly able to fully 

embrace the reality of human existence with its horror and suffering. He returns to this 

model throughout his career and associates it with Dionysus, the Greek deity at the 

centre of ancient tragedy.  

That Nietzsche holds this association with tragedy and Dionysus to be vital to 

apprehending his work is reinforced, no less, in the final lines of his final published text, 

the self‐styled autobiography Ecce Homo. Here he directs the reader to the significance of 

this alignment by pronouncing, ‘[h]ave I been understood? – Dionysus against the 

Crucified’ (EH, p. 104). This crucial, self‐defining opposition can be elucidated by turning 

to a notebook entry which employs a similar combative rhetoric:  

Dionysus versus the “Crucified”: there you have the antithesis. It is not a difference in 

regard to their martyrdom ‐ it is a difference in the meaning of it. Life itself, in its eternal 



 

20 

fruitfulness and recurrence, creates torment, destruction, the will to annihilation. In the 

other case, suffering ‐ the “ Crucified as the innocent one” ‐ counts as an objection to 

life, as a formula for its condemnation. ‐ One will see that the problem is that of the 

meaning of suffering: whether a Christian meaning or a tragic meaning. (WTP, p. 563) 

This passage indicates the importance that the hermeneutic of suffering assumes in 

Nietzsche’s thought: the desire to propose an antithetical Dionysian interpretation of 

suffering to the one he attributes to the Christian meaning, I hold, governs his 

philosophical project. In the course of this chapter, then, I shall outline Nietzsche’s 

presentation of these two alternative perspectives in order to demonstrate that while the 

Dionysian or tragic interpretation symbolises the affirmation of suffering existence, the 

Christian exegesis and its cognate practices, on the other hand, are nihilistic in Nietzsche’s 

view. Much of the subsequent discussion thus aims to explore the complexities 

gravitating around this key theme of ‘the problem […] of the meaning of suffering’ in 

Nietzsche’s work.  

Suffering has been marginalised in Nietzsche scholarship. As Kathleen Marie Higgins 

notes, ‘the intensity and scope of his concern for suffering is a feature of his work that has 

been unappreciated’.39 Furthermore, I endorse Higgins’ view that ‘sensitivity to suffering 

is the presupposition of Nietzsche’s work throughout his career’: suffering goes to ‘the 

heart of his thought’.40 

In one way, my thesis can be seen to parallel the primary argument made in Bernard 

Reginster’s valuable study, The Affirmation of Life: Reginster identifies the import of the 

hermeneutic of suffering to Nietzsche’s governing project, namely the overcoming of 

nihilism. Before noting my departure from this reading, I briefly wish to note that I concur 

with Reginster’s study as far as he expounds Nietzsche’s thought with regard to the active 

interpretation applied to suffering.41 Here Reginster primarily appeals to an integral 

aspect of Nietzsche’s notion of the will to power, namely the value attributed to the 

overcoming of resistances. An entry from The Anti‐Christ captures Nietzsche’s view:  

                                                            

39 Kathleen Marie Higgins, 'Suffering in Nietzsche's Philosophy', in Reading Nietzsche at the Margins, ed. by 
Steven V. Hicks and Alan Rosenberg (West Lafayette, Ind.: Purdue University Press, 2008), pp. 59‐72 (p. 72).   
40 Ibid. pp. 59‐60. 
41 See, for example, Reginster, pp. 176‐85. 



 

21 

 

What is good? –All that heightens the feeling of power, the will to power, power itself in 

man. What is bad?‐ All that proceeds from weakness.What is happiness?‐ The feeling 

that power increases‐ that a resistance is overcome. (AC & TI, p. 127) 

Suffering is integral to feelings of pleasure, or rather, to the pathos of power. As 

Nietzsche puts it in The Will to Power:  

Displeasure, as an obstacle to its will to power, is therefore a normal fact, the normal 

ingredient of every organic event; man does not avoid it, he is rather in continual need 

of it; every victory, every feeling of pleasure, every event, presupposes a resistance 

overcome. (WTP, p. 373)  

Nietzsche’s construal of suffering seeks to surmount the dominant utilitarian or 

hedonistic interpretation of suffering bequeathed to modernity by Christianity. As 

Nietzsche notes elsewhere, the Christian outlook considers ‘suffering and displeasure as 

evil, hateful, deserving of annihilation, as a defect of existence’; modernity is similarly 

characterised by a drive to ‘constantly prevent all possible misfortune ahead of time’ (GS, 

p. 191). Nietzsche argues, however, that ‘all these modes of thought which assess the 

value of things according to pleasure and pain’, focus upon mere ‘secondary phenomena’: 

these phenomena are derivative of a more fundamental principle, namely the striving for 

increased power (BGE, p. 154). As Reginster therefore puts it: 

The ethics of power welcomes the inescapability of suffering in human life. It would 

consider wretched an existence in which there is no resistance to be overcome, no 

challenges to be met—that is to say, an existence devoid of suffering.42   

By relating pain and pleasure to power, as he does with the notion of overcoming 

resistances, Nietzsche suggests that pain and pleasure are inseparably intertwined. 

Capturing this paradox, Nietzsche proclaims: ‘[f]or happiness and misfortune are two 

siblings and twins who either grow up together or‐as with you‐ remain small together’ 

(GS, p. 191). In other words, ‘all becoming and growing‐all that guarantees a future‐ 

involves pain’ (AC & TI, p. 120). Nietzsche’s concern, therefore, is that the common 

aversion to pain that accompanies this modern predilection for self‐preservation means 

                                                            

42 Ibid. p. 267. 



 

22 

that there is a dearth of individuals engaging in the arduous project of self‐enhancement, 

or self‐overcoming. He consequently laments: 

Today we see nothing that wants to expand, we suspect that things will just continue to 

decline, getting thinner, better‐natured, cleverer, more comfortable, more mediocre, 

more indifferent, more Chinese, more Christian‐ no doubt about it, man is getting 

‘better’ all the time. (OGM, p. 27) 

Nietzsche repeatedly seeks to convince his readership of the need to abandon the self‐

preservative desire to circumvent pain. He attempts to seduce the reader with exemplary 

figures of life‐affirmation, variously associated with Dionysus, Zarathustra and the 

Overman. I shall return below to consider Nietzsche’s figuration of self‐cultivation, 

highlighting that this endless process is characterised by both great suffering and the 

possibility of self‐ affirmation.  

However, despite acknowledging my affinities with Reginster’s work, he follows many 

scholars focussing on Nietzsche’s thought on nihilism in dismissing the Genealogy.43 

Consequently, Reginster only offers a partial account of Nietzsche’s confrontation with 

meaningless or excessive suffering and its relation to nihilism: Reginster alludes to the 

notion of the overcoming of obstacles to signal Nietzsche’s alternative construal of 

suffering, yet he neglects to stress the point that Nietzsche’s work is deeply concerned 

with failure. Otherwise put, nihilism may also be discussed in terms of an incapacity to 

overcome the obstacles that one encounters. I shall thus complicate Reginster’s view of 

Nietzsche’s approach to suffering by placing greater weight upon Nietzsche’s claim that: 

Every animal abhors equally instinctively, with an acute sense of smell which is “higher 

than all reason,” any kind of disturbance and hindrance which blocks or could block his 

path to the optimum [...] the path to power, action, the mightiest deeds. (OGM, p. 81)  

Pointing to Nietzsche’s analysis of slave morality, this important citation suggests that the 

confrontation with insurmountable obstacles engenders frustration and resentment. I 

shall consider the confrontation with suffering in its various manifestations to present 

such an obstacle.  

                                                            

43 Ibid. p. 197. Reginster argues that ‘the significance of the Genealogy is excessive’. 



 

23 

 

On similar grounds, I depart from the argument made in Higgins’ insightful essay, alluded 

to above. While acknowledging the centrality of suffering in Nietzsche’s work, Higgins 

does not uncover its excessive nature. For instance, Higgins notes that Nietzsche’s 

approach to suffering ‘is aesthetic because it involves interpreting suffering as an element 

in a larger whole, much as the artistic element is interpreted as an element essential to 

the larger organism of the artwork.’44 From this perspective, one’s suffering can be 

actively assimilated, integrated into one’s overall interpretation of one’s life and thus 

rendered valuable: the obstacle or resistance that the suffering experience presents to 

one’s attempts to attain self‐coherence is overcome. There are indeed many passages in 

Nietzsche’s work that corroborate this suggested celebration of the self’s capacity to 

perform an active appropriation of distress.45 However, Nietzsche’s work, I shall 

demonstrate, evinces an irresolvable tension: Nietzsche is concomitantly aware that 

suffering may resist attempts at appropriation, that it may provoke an ineluctable 

confrontation with meaninglessness and precipitate feelings of suicidal nihilism. 

My work explores the sense of vulnerability, or fear of collapse, which underlies and 

attends Nietzsche’s discourse on suffering. I hold this sense of frailty to account for the 

defensive‐protective postures which undermine his expansive, affirmative idiom: 

attending to Nietzsche’s writing on suffering evinces the discordant postures operating 

throughout his oeuvre.46 Reading Nietzsche’s discourse on suffering as inherently fragile, I 

would echo Martin Heidegger’s comments on Nietzsche’s enigmatic and fictional text, 

Thus Spoke Zarathustra: ‘[o]ne who has not previously and does not perceive the horror 

in all the discourses ‐ seemingly arrogant and often ecstatically conducted as they are ‐ 

will never know who Zarathustra is.’47 

Construing this as an articulation of Nietzschean philosophy, I would expand Heidegger’s 

indictment to those commentators whom I hold to fail to discern the ‘horror’ that runs 

                                                            

44 Higgins, pp. 60‐61. 
45 I discuss this in more detail below. See pp. 37‐8. 
46 I am particularly indebted to some of the key arguments, particularly regarding Nietzsche's contradictory 
stances, made in Henry Staten's wonderful book. I particularly draw upon Staten's views in the final 
segment of the chapter. Henry Staten, Nietzsche's Voice (Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1990). 
47 Martin Heidegger, 'Who Is Nietzsche's Zarathustra?', in The New Nietzsche: Contemporary Styles of 
Interpretation, ed. by David B. Allison (Cambridge, Mass: MIT Press, 1985), pp. 64‐79 (p. 72).  



 

24 

throughout his work. By questioning the apparent exultation of Nietzsche’s work, this 

thesis has wider implications for the reading of modernism. For instance, Charles 

Glicksberg outlines Nietzsche’s thought in the following manner before going on to 

analyse modernist works including Kafka’s The Trial and Beckett’s Waiting for Godot:  

Nietzsche struggled to find a way out of nihilism by resolving to accept life as it is for all 

eternity, despite the reality of suffering and the misfortunes that fell to his lot. By the 

concentrated and disciplined power of his will he would rise above the human condition. 

He would transmute suffering into sheer joy, pain into jubilation. Whatever befell him 

he would greet with a burst of Dionysian laughter and thus establish his control of life in 

a problematical and supremely indifferent universe.48 

This assessment of Nietzsche’s thought is prevalent in studies focussing on the thinker’s 

relation to the individual writers I shall be looking at: Mary M.F. Massoud sees Beckett’s 

Waiting for Godot existing in ‘defiance of Nietzsche’s jubilant announcement that “God is 

dead!” ’;49 meanwhile, Benno Wagner considers Kafka in relation to Nietzsche’s 

celebration of the absolute squanderer who lives life dangerously, triumphantly;50 in 

studies of Lawrence and Nietzsche, Eric Bentley places both figures within a tradition 

which he labels ‘heroic vitalism’,51 while Anne Fernihough observes Lawrence’s departure 

from Nietzsche’s imperious subjectivity.52 

While I shall be responding broadly to these views, I shall be extending and directing 

Heidegger’s charge particularly towards Anglican philosopher Giles Fraser. Whilst Fraser’s 

study, Redeeming Nietzsche, shares my focus upon Nietzsche’s engagement with 

senseless suffering, Fraser, however, insists upon Nietzsche’s triumphant rhetoric in his 

reading of Nietzsche’s philosophical endeavour.53 The need to interrogate Fraser’s views 

is rendered all the more urgent given that he consistently implicates Nietzsche’s thought 

on suffering with the horrors of the Holocaust. Therefore, tackling Fraser’s thesis shall 

                                                            

48Glicksberg, p. 26.   
49Mary M. F. Massoud, 'Beckett's Godot: Nietzsche Defied', Irish University Review: A Journal of Irish Studies, 
40 (2010), 43. 
50Benno Wagner, 'Insuring Nietzsche: Kafka's Files', New German Critique (2006).   
51 Eric Bentley, The Cult of the Superman: A Study of the Idea of Heroism in Carlyle and Nietzsche with Notes 
on Other Hero‐Worshippers of Modern Times (Gloucester, Mass.: Peter Smith, 1969). 
52Anne Fernihough, D.H. Lawrence: Aesthetics and Ideology (Oxford: Oxford University Press, 1993).  
53 Fraser. For instance, see p. 138: ‘Within the context of Nietzsche’s fantasy world, the world of Thus Spoke 
Zarathustra, Zarathustra reigns supreme, and readers, in as much as they are able to suspend their disbelief 
in Zarathustra’s world, are tempted to go along with Nietzsche and agree that Zarathustra is capable of 
redeeming all that is about him’. 



 

25 

 

also allow me to respond to similar views propounded by literary critics such as John 

Carey and Patrick Bridgwater, as aforementioned. 

I shall now turn to The Birth of Tragedy in order to chart the co‐existence of meaningless 

suffering and nihilistic resignation in Nietzsche’s early thought. Furthermore, I shall now 

begin to examine the figure of Dionysus in more detail, observing that the deity both 

prefigures and exemplifies the masochistic subjectivity that Nietzsche associates with life‐

affirmation in his later works.  

Disciple of Dionysus  

The Birth of Tragedy involves an investigation into the pre‐Socratic Greeks’ capacity to 

confront and embrace suffering’s senselessness through the medium of ancient tragedy. 

This text pivots on Nietzsche’s proclamation that it is ‘only as aesthetic phenomenon that 

existence and the world are eternally justified’: it is the aesthetic ‘tragic pattern’ that 

transfigures and palliates the nauseating insights disclosed by tragedy (BT, p. 32).  

To follow Nietzsche’s account of the success of tragedy ‐ the tragic Greeks perform ‘an 

affirmation without reservation even of suffering’ through this transformative experience 

‐ entails an exploration of the two life‐principles he invokes to expound his thesis, namely 

the Greek deities Dionysus and Apollo (EH, p. 50). Appealing to these two symbolic 

figures, Nietzsche argues that it is the combination and balance of Dionysus, the god of 

intoxication and excess, with the Apollonian principle of dream‐like illusions and 

boundaries, that creates tragic art. While Apollo corresponds to the surface world of 

appearances or phenomena, Dionysus symbolizes a raw directionless energy which 

suffuses all being. The dynamic interplay of these two principles produces a rare, fragile 

tension in Pre‐Socratic culture to produce tragedy’s paradoxical affirmative energetic.  

The combination of Nietzsche’s exuberant rhetoric and recent postmodern criticism 

has led to a privileging of the Dionysian element of this dynamic. For instance, Robert 

Solomon points out that Nietzsche is held, particularly by poststructuralist critics, to 

embody Dionysus’ excessive character: ‘He is a burst of energy rather than a 

philosopher, an explosion instead of a visionary. Most of all he plays, and he reminds 

us of the importance of dancing and the unimportance of serious scholarship and 



 

26 

truth.’54 Nietzsche is thus celebrated as a ‘deconstructionist before his time’.55 

Michael Allen Gillespie similarly notes that New French Thought holds Nietzsche to 

be a symbol of Dionysian playfulness, the philosopher who dances on the abyss and 

‘explodes all logic and subjectivity’.56 

By noting that The Birth of Tragedy simultaneously works to provide a powerful critique 

of modernity, Nietzsche’s celebration of the Dionysian can be charted. One of the main 

arguments in the text surrounds the demise of tragic perception: the fetishisation of 

Apollonian reason, primarily instigated through Socratic optimism,  continues to manifest 

itself in cultural forms such as Christianity and scientific modernity, forms which 

suggestively hold the world amenable to human knowledge. This ensuing over‐

dependence upon Apollonian rationality thus collapses the delicate balance of the two 

principles that give rise to tragic art. While this outlook signals a safe distance from the 

terrifying tragic knowledge of the world’s purposelessness and absurdity, divorce from 

the passional, instinctive energies associated with Dionysus transmits into cultural 

stultification and sterility. Not surprisingly, Nietzsche’s diagnosis of modernity’s crisis in 

these terms, and his concomitant espousal of the paradoxical revitalising energy of the 

Dionysian or tragic perspective, held great sway in early twentieth‐century literary and 

intellectual culture.57 

To account for the Dionysian energetic of primordial tragedy it is important to mention 

something of ancient tragedy’s religious context: ‘tragedy originated‐ and continued to be 

performed‐ in the cult of Dionysus’, as Richard Seaford notes.58 Nietzsche understood the 

religious context to directly inform the content and form of primordial tragedy. The city 

Dionysia, the spring festival held to celebrate the Asiatic Dionysus’ arrival in Athens, was 

characterised by the suspension of normal social codes and boundaries, by revelry, 

dancing, wine drinking, and orgiastic sexual licentiousness. This experienced rupture of 

                                                            

54Robert C. Solomon, ' 'A More Severe Morality': Nietzsche's Affirmative Ethics', in Nietzsche as Affirmative 
Thinker, ed. by Yirmiyahu Yovel (Dordrecht, The Netherlands: Martinus Nijhoff Publishers, 1986), pp. 69‐89 
(p. 70).  
55 Ibid. 
56 Michael Allen Gillespie, Nihilism before Nietzsche (Chicago: University of Chicago Press, 1995), p. 176.  
57 See  John Burt Foster, Jr., Heirs to Dionysus: A Nietzschean Current in Literary Modernism (Princeton: 
Princeton University Press, 1981). In the next chapter, I shall show that Lawrence’s remedy to modernity’s 
predicament can similarly be aligned with this notion of the Dionysian. 
58Richard Seaford, 'Tragedy and Dionysus', in A Companion to Tragedy ed. by Rebecca Bushnell (Malden, 
MA: Blackwell, 2005), pp. 25‐38 (p. 25). 



 

27 

 

autarkic selfhood continued to resonate not only in terms of communal spectator 

participation in ancient tragic performance, but also in the narrative of tragic drama: the 

tragic hero’s destruction signals the inessential, transient nature of personhood and its 

return to the primordial reality. 

Much of Nietzsche’s idiom in the text is highly romantic. For instance, he rhapsodizes on 

the attainment of a ‘mystical sense of unity’  where the self is connected to larger 

communal and hence cosmic being (BT, p. 18). This is a result of the dissolution of 

egoistical, Apollonian boundaries of selfhood:  

Not only is the bond between man and man sealed by the Dionysiac magic: alienated, 

hostile or subjugated nature, too, celebrates her reconciliation with her lost son, man. 

[…] Now the slave is a free man, now all the rigid and hostile boundaries that distress, 

despotism, or ‘impudent fashion’ have erected between man and man break down. […] 

Singing and dancing, man expresses himself as a member of a higher community: he has 

forgotten how to walk and talk, and is about to fly dancing into the heavens. His 

gestures express enchantment. (BT, p. 17) 

This romanticised notion of Dionysian experience as a harmonious reconnect with 

mankind and the natural world, signalling a freedom from alienated Apollonian being and 

hence from suffering, is picked up on by several critics. Gillespie, for example, draws upon 

Nietzsche’s allusion to the Greek folk wisdom contained in the tale of Dionysus’ 

companion Silenus to contend:  

To be born is to be an individual, to be severed or alienated from the whole. This 

experience produces suffering, the only way to relieve this suffering is to cease to be an 

individual, that is to die and return to the original unity.59 

Gillespie’s reading of Silenus’ wisdom, that the ‘best of all things is […] not to be born, not 

to be, to be nothing’, while ‘the second‐best thing […] is to die soon’, seems to valorise 

depersonalisation or death (BT, p. 22). In a similar vein, Fraser stresses the redemptive 

Dionysian vision by situating this rhetoric within the idealizing Romantic tradition. As 

such, his reading, too, points to the paradisiacal quality of this state, as he asserts: 

                                                            

59 Gillespie, p. 206. 



 

28 

Dionysus’ appearance in The Birth of Tragedy has considerable parallels in Romantic 

literature which corroborate its soteriological intentions. Novalis, for instance, 

celebrates the return of the wine‐god as a saviour figure who comes to unify human 

beings with nature.60 

A more sophisticated account of Dionysian joy is offered, however, by Michel Haar as he 

emphasises the profound ambivalence of this affirmative experience. Complicating the 

readings proferred by Fraser and Gillespie, Haar recognises that Dionysian ecstasy entails 

the shattering of the rational ego. Thus, whether in the state of communal ecstasy or, 

relatedly, through profound identification with the hero’s suffering, it is the fracturing of 

the individual’s self‐coherence that fosters a Dionysian permeability between the self and 

the whole. This dissolution of self‐coherent identity, while gesturing to a radical openness 

to otherness, simultaneously suggests a powerful affect of vulnerability. Haar thus 

emphasises that a sense of frailty is key to tragic experience: the collapse of the self’s 

centre induces a feeling of ‘inadequacy’ that ‘translates into uncertainty, frailty, scattering 

and yet indeterminate hope’.61 Haar therefore argues that tragic experience amounts to a 

paradoxical affect of ‘religious joy’, an anguished ‘joy inexplicable in Apollonian terms’.62 

Nietzsche’s idealized endorsement of life with all its suffering and questionable or 

repugnant aspects thus derives from this affective, rather than conceptual, relation to the 

world’s otherness. Declaring this joyous perspective as the ultimate expression of 

Dionysian faith and affirmation, Nietzsche posits this as the goal of his philosophy:  

My new path to a “Yes”.   

…Such an experimental philosophy as I live anticipates experimentally even the 

possibilities of the most fundamental nihilism; but this does not mean that it must halt 

at a negation, a No, a will to negation. It wants rather to cross over to the opposite of 

this‐ to a Dionysian affirmation of the world as it is, without subtraction, exception, or 

selection‐ it wants the eternal circulation:‐ the same things, the same logic and illogic of 

entanglements. The highest state a philosopher can attain: to stand in a Dionysian 

relationship to existence ‐ my formula for this is amor fati. (WTP, p. 536) 

                                                            

60 Fraser, p. 57. 
61 Michel Haar, 'Nietzsche and the Metamorphosis of the Divine', in Post‐Secular Philosophy, ed. by Philip 
Blond (London: Routledge, 1998), pp. 157‐76 (p. 172).  
62Michel Haar, Nietzsche and Metaphysics (Albany: State University of New York Press, 1996), p. 164.  



 

29 

 

From this profoundly religious experience in which he declares ‘amor fati’, or ‘love of 

one’s fate’, Nietzsche presents Dionysus as the god of self‐ experimentation: his 

philosophy exhorts a parallel departure from the ‘safe shores’ of Apollonian meaning and 

identity. The classical myth of Dionysus’ dismemberment and rebirth thus symbolises, for 

Nietzsche, his faith in overcoming the threat to self‐possessed identity that such 

philosophical experimentation entails: ‘Dionysus cut to pieces is a promise of life: it will be 

eternally reborn and return again from destruction’ (WTP, p. 543). This economy signifies 

a certain masochism at the core of Nietzsche’s affirmative vision: the anguish involved in 

the rupture and  expenditure of self‐contained individuality is attended by a 

correspondent intensification of selfhood, of a pleasurable augmentation and renewal of 

centred being. Reading Nietzsche to celebrate the pathos of joy and power entailed in the 

regeneration of individuality and meaning, I thus claim that the Apollonian is implicitly 

present in this formulation of affirmation. To appreciate the reparative role played by 

Apollo in countering ‘the possibilities of the most fundamental nihilism’, I shall register 

the complexity of the nature of tragic experience by highlighting that Nietzsche’s account 

of the Dionysian also points to a fear of collapse into futilitarian resignation. 

An Aesthetics of Suffering 

At the core of The Birth of Tragedy is Nietzsche’s contention that tragedy ‘wishes us to 

acknowledge that everything that comes into being must be prepared to face a sorrowful 

end’ (BT, p. 80). Dionysus’ dismemberment pertains, then, to the inevitable dissolution of 

self‐identity in death, to the violation of the self by time. Writing separately on tragedy, 

Iris Murdoch similarly notes that tragedy’s ‘dreadful vision of the reality and significance 

of death’ works to ‘break the ego, destroying the illusory whole of the unified self’.63 For 

Nietzsche, awareness of the self’s disintegration and of existence as ephemeral, entailing 

the inevitable pain of de‐individuation, precipitates a loss of agency and feelings of 

nausea. For Nietzsche observes that, ‘[t]rue understanding, insight into the terrible truth, 

outweighs every motive for action’ (BT, p. 39). This depiction of nihilism as a state of 

                                                            

63  Iris Murdoch, Metaphysics as a Guide to Morals (London: Penguin, 1993), p. 104. 



 

30 

paralysis, or the loss of willing induced by such disclosures, signals the necessity of 

‘untruth’, or illusion, to transfigure the horror:  

This is something that Dionysiac man shares with Hamlet: both have truly seen to the 

essence of things, they have understood, and action repels them; for their action can 

change nothing in the eternal essence of things, they consider it ludicrous or shameful 

that they should be expected to restore order to the chaotic world. Understanding kills 

action, action depends on the veil of illusion ‐ this is what Hamlet teaches us. (BT, p. 39) 

Nietzsche thus subverts the Platonic‐Christian reverence for truth to contend that true 

knowledge of existence is unpalatable: insight into the groundless and transitory nature 

of existence merely serves to highlight one’s fragile mortal existence. Noting the nature of 

this insight disclosed by tragedy thus complicates simplistic views of the Dionysian which 

solely suggest a harmonious return to primordial unity. Rather, Nietzsche’s depiction of 

the pathos of collective identification is deeply ambivalent: Nietzsche celebrates the re‐

energising, irrational and transformative value of Dionysian ecstasy, on the one hand; on 

the other, the collapse of autarkic selfhood simultaneously discloses the terrifying 

knowledge of existence. He therefore registers the Greeks’ need to impose illusory 

meaning: they must give form to the chaotic meaningless of the Dionysian or be 

subjected to suicidal nihilism. As Nietzsche claims that ancient tragedy rests on the 

interplay of the two symbolic deities, the Apollonian role in this schema cannot be 

understated: ‘[w]e can understand the tragic myth only as a visualization of Dionysiac 

wisdom by means of Apolline artifices’ (BT, p. 105).  

Recognising the import of the role of Apollonian illusion in ancient tragedy calls attention 

to what Henry Staten calls the ‘double investments’ operating in Nietzsche’s work.64 This 

series of tensions in Nietzsche’s discourse gravitate around the central issue of 

meaningless suffering. For instance, Nietzsche articulates a philosophical project that 

seeks to perform a ‘Dionysian affirmation of the world as it is, without subtraction, 

exception, or selection’. Nevertheless, the Apollonian dynamic I have briefly sketched 

suggests that a full confrontation with senseless, unredeemable suffering is ineluctably 

averted. Furthermore, Nietzsche suggests that, while the nauseating, Dionysian insights 

may provoke a debilitating loss of agency, Apollo reconfigures these insights in palatable 

                                                            

64 Staten, p. 169. 



 

31 

 

form: suffering’s destructive force is mediated, and so the insights provided by the 

Dionysian contribute to the ultimate augmentation of selfhood. 

Several commentators have perceived this declared goal of performing a Dionsyian 

affirmation of existence as central to Nietzsche’s philosophy. Fraser, for instance, notes 

that, ‘Nietzsche’s own version of ‘love’ is affirmation, and he believes total affirmation of 

human life is only possible and meaningful on the basis of a full apprehension of life’s 

horror.’65 Furthermore, Fraser asserts that ‘Nietzsche clearly prides himself on his ability 

to out‐face horror’.66 Gillespie similarly detects a mood of triumphalism, contending that 

‘the Dionysian man […] is able to affirm the chaos and contradiction of existence 

absolutely.’67 Fraser, however, goes on to argue that Nietzsche’s affirmation is self‐

deluded, that he in fact ‘fails to appreciate the full horror of human suffering’.68 He is not 

alone in making this allegation with regard to Nietzsche’s depiction of suffering. Martha 

Nussbaum similarly charges Nietzsche with ‘play‐act[ing]  at romantic risk‐taking and 

solitude‐ but who never seems to endure a moment’s human grief or thirst or hunger, 

wrapped up, as he is, in his own self‐commanding thought’.69 This posture, argues 

Nussbaum, characterises a fundamental contradiction in his work and aligns him with the 

restrictive, self‐defensive position he is supposedly challenging. Both Nussbaum and 

Fraser are thus arguing that Nietzsche ‘fails by his own standards’: Nietzsche’s affirmative 

project avoids a direct confrontation with the horror of existence that his philosophy’s 

success depends upon.70 Indeed, Fraser accuses Nietzsche of glamorising or aestheticizing 

suffering:  

The very idea of the Apollonian […] does suggest a desire to refract the experience of 

suffering so as to produce an aestheticized version of pain. […] It is as if the Apollonian 

                                                            

65 Fraser, p. 165. 
66 Ibid. p. 126. 
67 Gillespie, p. 221. 
68 Fraser, pp. 2‐3. 
69 Martha C. Nussbaum, 'Pity and Mercy: Nietzsche's Stoicism', in Nietzsche, Genealogy, Morality: Essays on 
Nietzsche's Genealogy of Morals, ed. by Richard Schacht (Berkeley: University of California Press, 1994), pp. 
139‐67 (p. 161). 
70 Fraser, p. 122. 



 

32 

idea is there to filter out the very painfulness of pain, leaving us simply with the idea of 

pain.71 

This apparent subterfuge on Nietzsche’s part, distorting the real experiences of distress 

and pain, has profound implications for Fraser. Not only does Nietzsche’s work reflect 

‘the imaginings of a more comfortable and innocent age’,72 but it  fails to acknowledge 

the ‘full horror of true evil’ which Fraser finds exhibited in the Holocaust:73 ‘Nietzsche’s 

soteriology is incapable of facing […] the evil as revealed in the Nazi‐ death camps.’74 

Invoking the Holocaust as a concrete example of the overwhelming horror presented by 

others’ suffering, Fraser thus takes Nietzsche to exemplify the inadequacy of abstract 

philosophical discourse with regards to the issue of human suffering.75  

What is more, Fraser argues that insofar as Nietzsche holds distress merely ‘to edify the 

noble spirit’,76 Nietzsche is ‘a most dangerous thinker; one who writes of suffering in such 

a way that much of the reality of suffering is actually hidden.’77 Indeed, the ‘logic of 

exclusion’ that Fraser discerns operating in Nietzsche’s thought not only averts a head‐on 

confrontation with concrete suffering, but is also ‘in some way, bound up with preparing 

the ground for the Holocaust’.78  

Countering Fraser’s sustained assault, it may be noted that Peter Dews, on the other 

hand, does not question Nietzsche’s capacity to face life’s horrors. After all, as Dews 

points out, ‘Nietzsche learned to philosophize at the feet of Schopenhauer, whose 

evocations of the wickedness and misery of human existence it would be hard to 

surpass.’79 In other words, pre‐twentieth‐century human history also unfortunately 

abounds in concrete examples of human suffering, brutality and stupidity, which, like the 

Holocaust, afford similar nauseating, debilitating insights; Nietzsche profoundly 

meditated upon such experiences having served as a medical orderly in 1870 during the 

Franco‐Prussian war.  

                                                            

71 Ibid. p. 136. 
72 Ibid. p. 139. 
73 Ibid. p. 122. 
74 Ibid. 
75 Ibid. p. 139. 
76 Ibid. 
77 Ibid. p. 136. 
78 Ibid. p. 129. I will return to discuss this latter claim below as it entails further examination of Nietzsche’s 

position on pity and the reality of others’ suffering. 
79 Peter Dews, The Idea of Evil (Oxford: Blackwell, 2008), p. 149. 



 

33 

 

How then should one approach these conflicting positions with regard to Nietzsche’s 

thought on suffering? I shall begin by alluding to the above‐cited passage in which  

Nietzsche promulgates his Dionysian ‘experimental philosophy’.80 One point to observe 

that seems to be overlooked in the above critiques is that Nietzsche’s vision of affirmation 

is posited as a goal, or an ideal: he does not describe this pathos of affirmation as a fixed 

or achieved state.81 Furthermore, noting that Nietzsche is cognisant of the threat of 

collapse that attends this occasion of affirmation suggests that he does not belittle the 

power of suffering. I also pointed out that this profoundly ambivalent  experience is  

primarily affective and inexplicable in terms of abstract discourse: suffering and joy 

paradoxically co‐exist in an ecstatic, momentary experience from which one may affirm 

one’s life, and, by extension, according to Nietzsche, all of life.  

Moreover, it is also necessary to complicate the positions proffered by critics who  value 

Nietzsche’s work in terms of its capacity, or incapacity, to engage in a full, brutal 

confrontation with life shorn of its redemptive illusions. As noted, Nietzsche’s work 

repeatedly signals that an absolute affirmation of suffering is impossible; the capacity to 

affirm life qualitatively varies according to the psycho‐physiological strength of the 

individual or culture. Indeed, highlighting the role played by the Apollonian within 

Nietzsche’s theory of ancient tragedy serves to signal a point of continuity operating 

throughout Nietzsche’s oeuvre: Nietzsche remains keenly sensitive to the  horrific nature 

of existence and of the need to shield oneself from this awareness. For instance, later in 

The Gay Science  he claims that ‘life is not an argument; the conditions of life might 

include error’ (GS, p. 117). That is, we are impelled to falsify what he calls the ‘basic 

character of existence’: failure to do so would entail suicidal paralysis. This ineluctable 

need for illusion is also registered in a related passage from Beyond Good and Evil: 

[I]t might be a basic characteristic of existence that those who would know it completely 

would perish, in which case the strength of a spirit should be measured according to 

how much of the ‘truth’ one could still barely endure ‐ or to put it more clearly, to what 

                                                            

80 See the above citation: (WTP, p. 536), on pp. 28‐9 of this thesis 
81 The idealized position is suggested in the following  claims, from above: it is ‘The highest state a 
philosopher can attain’; ‘it wants the eternal circulation’; ‘It wants rather to cross over to the other side’ 
(WTP, p. 536). 



 

34 

degree one would require it to be thinned down, shrouded, sweetened, blunted, 

falsified. (BGE, p. 68) 

As mentioned in my Introduction, to function as willing subjects, the human animal needs 

to perform some form of an interpretative, artistic, or form‐imposing activity. Karen L. 

Carr observes that, for Nietzsche, man is ‘an organism that invariably and necessarily 

interprets’.82 Complicating simple, absolutist views of Nietzsche’s engagement with 

suffering, the question that Nietzsche thus presents to his reader is: to what degree does 

your active interpretative artistry engage with existence, with its horrifying 

meaninglessness and nauseating suffering, and to what degree does it need to blunt, 

falsify or sweeten existence? In other words, he asks can you ‘remain true to the earth’,  

as Zarathustra proclaims, or do you impose or adopt an interpretation that renders 

disengagement from empirical existence (TSZ, p. 42)? 

The Digestive Subject  

To further apprehend Nietzsche’s awareness of the nihilistic threat that suffering poses, 

of suffering’s unbearable character, I shall first turn to his account of subjectivity with 

relation to the subject’s interaction with its circumambient environment:  

Perhaps what I have said here of a ‘fundamental will of the spirit’ may not be 

immediately comprehensible: allow me to explain. ‐ That commanding something which 

the people calls ‘spirit’ wants to be master within itself and around itself and to feel 

itself master: out of multiplicity it has the will to simplicity, a will which binds together 

and tames, which is imperious and domineering. In this its needs and capacities are the 

same as those which physiologists posit for everything that lives, grows and multiplies. 

The power of the spirit to appropriate what is foreign to it is revealed in a strong 

inclination to assimilate the new to the old, to simplify the complex, to overlook or repel 

what is wholly contradictory: just as it arbitrarily emphasizes, extracts and falsifies to 

suit itself certain traits and lines in what is foreign to it, in every piece of ‘external 

world’. Its intention in all this is the incorporation of new ‘experiences’, the arrangement 

of new things within old divisions‐ growth, that is to say; more precisely the feeling of 

growth, the feeling of increased power. (BGE, p. 160) 

                                                            

82 Carr, p. 28. 



 

35 

 

While holding that personhood consists of fluid, shifting internal energies and affects, 

Nietzsche maintains that the body is not bound and enclosed, but is porous and exists in a 

fluid dynamic relation to its surrounding circumstantial world. From the vantage point of 

this foothold, it can be observed that the subject displays a certain plasticity, a creative 

adaptability to shape and also be shaped; it is characterised by a capacity to assimilate 

and incorporate in order to adjust and reshape both self and environment. Applying a 

metaphor of digestion to dissolve the binary distinction of body and mind, and in its place 

suggest a relation of interdependency, Nietzsche postulates that ‘ “the spirit” is more like 

a stomach than anything else’ (BGE, p. 161). Nietzsche thus sees the healthy, functioning 

subject as seeking to integrate, or ‘digest’, heterogeneous sensations and experiences in 

its striving for coherence. This is primarily an appropriative manoeuvre by which the self 

attains the pathos of power: the self’s assimilative capacity, its ability to falsify and 

simplify, is tested, and suffers, as it overcomes the resistances presented by the complex, 

the contradictory, or the foreign.  

While Carr analyses Nietzsche’s account of knowledge in similar terms and recognises this 

levelling, domesticating dimension, her exclusive focus on Nietzsche’s notebook entries 

means that she overlooks the crucial point that, according to Nietzsche, the expansive, 

‘domineering’ mind is simultaneously served by a self‐protective mechanism. In other 

words, an ‘apparently antithetical drive’ comes into play in acknowledgement of the self’s 

appropriative limits which serves to actively reject what it cannot assimilate. Accordingly 

a ‘kind of defensive posture against much that can be known […] an acceptance and 

approval of ignorance’ also characterises the self’s relation to the external world (BGE, p. 

161). This self‐protective strategy operates, ‘according to the degree of its power to 

appropriate, or its ‘digestive power’; the spirit or mind may also assume a ‘defensive 

posture’, a self‐protective strategy which may result in ‘an inner denial of this or that 

thing’ (BGE, p. 161). 

I hold that this outline of Nietzsche’s apprehension of subjectivity is critical to 

comprehending the complexity of his thought. It is also essential to observe Nietzsche’s 

cognisance of the self’s limits, the boundaries of its ‘digestive power’, and hence its 

affirmative capacity. Not only does allusion to this schema suggestively corroborate my 

outline of the Apollonian‐Dionysian dynamic in which I stressed Apollo’s role, but it also 



 

36 

suggests that Nietzsche’s work is deeply sensitive to the individual’s limits with regard to 

the overcoming of obstacles that one may encounter. This point is most evident in the 

case of meaningless suffering. I shall now invoke the work of two thinkers, Emmanuel 

Levinas and Elaine Scarry, whose respective work on the phenomenology of suffering 

depict its excessive character. Reference to the salient points of these two writers will 

allow a greater appreciation of Nietzsche’s thoughts on senseless suffering. 

Levinas’ discussion of the phenomenology of pain in his essay,‘Useless Suffering’, argues 

that suffering is a mode of experience which consumes the self and annihilates the pathos 

of self‐integrity that the subject strives for. And while physical pain only constitutes one 

particular experience of suffering, by drawing attention to this, as Nietzsche and Levinas 

do, I shall analogise other forms of suffering to this understanding. Following Nietzsche by 

applying a broadly Kantian understanding of the self, Levinas observes that, unlike other 

sensations which can be ordered and assimilated by the unifying subject, extreme pain 

disrupts the pursuit of pleasurable self‐relation, of subjective coherence. Levinas thus 

labels suffering to be ‘unassumable’, claiming that ‘meaningless suffering is a tautology.’83 

That is, pain exacts a violence upon the self which escapes rational ordering; pain is that 

which can’t be economized. Furthermore, pain, for Levinas, is a modality which not only 

signals an incapacity to render whole, but pain ‘absorbs’ consciousness and determines 

how all other experiences are perceived.84 For Levinas, suffering thus signals the 

dissolution of coherence and identity and, registering a heightened awareness of the 

self’s limitability, provokes a confrontation with the void. As Levinas puts it:  

All evil relates back to suffering. It is the impasse of life and of being‐ their absurdity‐ in 

which pain does not just somehow innocently happen to ‘colour’ consciousness with 

affectivity. The evil of pain, the deleterious per se, is the outburst and deepest 

expression, so to speak, of absurdity.85  

This passage echoes Nietzsche’s Dionysian vision: by considering pain to signal the self’s 

loss of self‐integrity or self‐possession, as Levinas presents it, it is possible to say that pain 

is an anticipatory echo of death; pain is a foreshadowing of the self’s utter disintegration. 

                                                            

83 Emmanuel Lévinas, On Thinking of the Other: Entre Nous (London: Athlone, 1998), p. 79.  
84 Ibid. 
85 Ibid. 



 

37 

 

Elaine Scarry makes the link between physical pain, meaningless, and death more 

explicitly and extensively in The Body in Pain. Scarry observes that ‘physical pain always 

mimes death’ in that both ‘are radical and absolute’.86 Echoing Levinas’ assertion that 

pain ‘absorbs’ consciousness, Scarry claims that both pain and death happen ‘because of 

the body. In each, the contents of consciousness are destroyed.’87 Pain and death are, she 

holds, ‘the most intense forms of negation, the purest expressions of the anti‐human, of 

annihilation, of total aversiveness’.88 In other words, Scarry contends that, ‘[a]s in dying 

and death, so in serious pain the claims of the body utterly nullify the claims of the 

world.’89 The manner in which pain absorbs consciousness is described in terms of the 

shrinking of the subject’s circumambient world; this is a consequence of the necessary, 

inevitable inward directed attention that pain commands. Pain not only entails the 

annihilation of the subject’s relation to the external world but also involves a 

correspondent shattering of meaning, identity, language. Pain violently gestures towards 

human finitude, and insofar as it obliterates language, is itself a clear indication of its 

capacity to violate our attempts to impose coherence. Thus, as Scarry observes, 

‘[p]hysical pain does not simply resist language but actively destroys it, bringing about an 

immediate reversion to a state anterior to language, to the sounds and cries a human 

being makes before language is learned.’90 Pain denotes an excess: it is a force which 

shatters the self’s boundaries and brings a heightened cognisance of our vulnerability to 

the world’s otherness and its forces, forces which will inevitably invade and rend the 

individual apart. It can therefore be said that the phenomena of pain, in dispensing one’s 

attempts at achieving psycho‐physiological coherence and delivering the individual before 

the void, parallels the threat presented at the height of tragic experience.  

Nietzsche frequently presents suffering, physical and psychic, as a ‘powerful adversary’ 

against which the self nevertheless triumphs (D, p. 70). For instance, Nietzsche contends 

in Daybreak that, in confronting physical pain, ‘[o]ur pride towers up as never before: it 

                                                            

86 Elaine Scarry, The Body in Pain: The Making and Unmaking of the World (Oxford: Oxford University Press, 
1985), p. 31.  
87 Ibid. 
88 Ibid. 
89 Ibid. p. 33. 
90 Ibid. p. 4. 



 

38 

discovers an incomparable stimulus in opposing such a tyrant as pain’ (D, p. 70). 

Consequently, suffering represents an opportunity for attaining self‐mastery: 

surmounting this challenge presented by the experience of suffering ‘represents a 

triumph over ourself’ (D, p. 70). This experience thus ultimately involves an appropriative 

gain for the sufferer, and the possibility of self‐insight: ‘[t]he tremendous tension 

imparted to the intellect by its desire to oppose and counter pain makes him see 

everything he now beholds in a new light’ (D, p. 70). Nietzsche seems to suggest that he 

possesses a strong digestive capacity to assimilate that which by its very nature resists 

such mastery. Following this line of argumentation, that Nietzsche’s work articulates 

alternative positive evaluations of suffering, one may well be persuaded by David 

Boothroyd’s assertion that ‘Nietzsche’s discourse misses [the] discovery’, put forward by 

Levinas, that ‘suffering is “for nothing” ’.91 Echoing Fraser’s argument, Boothroyd asserts 

that Nietzsche seems to bypass the uselessness of suffering, the very fact that ‘pain is that 

which “results from an excess”, a “too much” ’.92 This marks ‘[t]he significant difference 

between Nietzsche and Levinas’ for Boothroyd.93  

Does Nietzsche really miss suffering’s extreme nature, its power to overwhelm the 

sufferer and render him or her passive and powerless? In addition to outlining the 

inherent strains governing Nietzsche’s discourse of suffering in The Birth of Tragedy 

and his rhetoric of Dionysian affirmation, I contend that one may discern Nietzsche’s 

consideration of suffering’s excessive character by observing the correlation between 

feelings of impotence and the reactionary recourse to vengefulness. That is, as 

aforementioned with regards to Nietzsche’s notion of the will to power, obstacles 

that cannot be overcome engender a pathos of powerlessness and resentment. Such 

vindictive sentiments, I shall show, stem from the fact that suffering is refractory to 

one’s attempts to  impose meaning, for we have a need to bestow suffering with 

significance in order to function as effectual willing beings. Tracing the relationship 

between suffering and impotence suggests a deeper resonance informing Nietzsche’s 

work: namely, insofar as we are both acting and interpreting creatures, the 

                                                            

91 David Boothroyd, 'Beyond Suffering I Have No Alibi', in Nietzsche and Levinas: "After the Death of a 
Certain God", ed. by Jill  Stauffer and Bettina Bergo (New York: Columbia University Press, 2009), pp. 150‐64 
(p. 158). 
92 Ibid. 
93 Ibid. p. 157. 



 

39 

 

cognisance of impotence which suffering brings to our attention provokes a 

compensatory reactiveness, an ‘accusing’, or vengefulness.  

This notion can be briefly illustrated by referring to Zarathustra’s teachings ‘On 

Redemption’ where Zarathustra pronounces that his ‘art and aim’ is ‘to compose into 

one and bring together what is fragment and riddle and dreadful chance’ (TSZ, p. 

160). What specifically denotes ‘fragment’ and ‘dreadful chance’ in this passage is the 

past, or rather the past’s imperfection: that which cannot be reversed by action or 

willing accordingly remains recalcitrant to assimilation. Zarathustra’s teaching here 

pivots on the desire to reinterpret every ‘ “[i]t was” ’ into an ‘ “I wanted it thus!” ’ 

(TSZ, p. 163): ‘ “[i]t was”: that is what the will’s teeth‐gnashing and most lonely 

affliction is called. Powerless against that which has been done, the will is an angry 

spectator of all things past’ (TSZ, p. 161). The power to perform a synthesising or 

appropriative exegesis is hence key: failure to bestow significance upon past events 

which are irreversible through concrete action finds expression in the sufferer 

exacting ‘revenge for its inability to go backwards’ (TSZ, p. 160). This identification of 

impotence with vindictiveness is central to Zarathustra’s message. That is, as one’s 

active agency is rendered impotent by reflecting on the past, the powerless sufferer 

consequently ‘takes revenge upon him who does not, like it, feel wrath and ill‐

temper’ (TSZ, p. 162).  

It is with reference to this passage that Heidegger notes that ‘Nietzsche’s thinking 

meditates on deliverance from the spirit of revenge’;94 this is ‘the bridge to my 

highest hope’ Zarathustra declares (TSZ, p. 123). Yet Zarathustra also reflects that 

man’s thinking has been dominated by the spirit of vengefulness: ‘[t]he spirit of 

revenge; my friends, that, up to now, has been mankind’s chief concern; and where 

there was suffering, there was always supposed to be punishment’ (TSZ, p. 160). 

Zarathustra suggests that punishment is tied to the need to appropriate, or 

compensate for, the experience of useless suffering: the desire to inflict suffering 

through punishment, or understand one’s suffering as punishment, results from an 

awareness of impotence which, in the passage just discussed, derives from an 

                                                            

94 Heidegger, p. 69. 



 

40 

inability to contain a form of psychic suffering. I shall now explore the compensatory 

structure of punishment in the Genealogy, where Nietzsche further develops this 

association of punishment with vengeance and powerlessness. 

Senseless Suffering in On The Genealogy of Morality 

Usually prized for its systematic rigor, the Genealogy offers a speculative historical 

account of the emergence and success of the Christian ascetic ideal. Crudely put, 

Nietzsche argues that the ascetic ideal provided the slave populations in antiquity with an 

interpretation of the senseless suffering that dominated their lives. That is, with the 

provision of meaning offered by the ascetic priest, the slave was able to avert the threat 

of ‘suicidal’ paralysis, or nihilism, induced by the meaningless suffering deriving from their 

material experience of subjugation. Thus, in contrast to the tragic Greeks’ construal of 

existence, Nietzsche diagnoses that the priestly ‘artistry’ or interpretation stems from a 

condition of ‘powerlessness’. This priestly meaning is ‘poisonous’ and consequently 

constitutes ‘an act of the most deliberate revenge’ against the slaves’ masters (OGM, p. 

18). 

In order to briefly outline this argument, I shall first allude to Solomon’s assertion that ‘[i]f 

Nietzsche made us aware of anything in ethics, it is the importance of perspectives, the 

need to see all concepts and values in context.’95 According to Nietzsche’s hypothesis, the 

Christian exegesis of existence and its attendant values do not derive from an omnipotent 

and transcendent deity, but rather find their provenance in the psycho‐physiological 

context of the ancient world. That is, thwarted from experiencing themselves as active, 

self‐affirming agents realizing their own will to power, the Hebrew slave population 

consequently formulated values in order to make their suffering purposeful. However, 

the resultant values, articulated in a redemptive narrative that permits the slaves to both 

envisage themselves as willing agents as well as to conceptually appropriate their 

suffering, are permeated by a pathos of inadequacy, of impotence. Intertwined with 

salvific discourse, then, this is what Nietzsche calls ressentiment: the spirit of impotent 

revenge. The Christian martyrs subsequently developed these values which, for 

Nietzsche, are suffused with rancour and premised on a negation of the ‘other’. Solomon 

                                                            

95 Solomon, p. 72. 



 

41 

 

sums up the slaves’ subversion, or revolution, of the masters’ values: ‘[s]lave morality is 

essentially a reaction against the humiliation and oppression of slavery and the 

superiority of the ruling classes.’96 

At this juncture it is worth noting that the Genealogy offers divergent readings with 

regard to Nietzsche’s presentation of the slave revolt. That is, conflicting narratives and 

idioms operate throughout the Genealogy. On the one hand, I will show that there is a 

tendency to stress the dominant binary structure informing this work. Such views tend to 

emphasise Nietzsche’s valorisation of the primitive nobles’ self‐affirmative values which 

stand in contradistinction to the deleterious values of Christian ressentiment. Indeed, the 

structure of the text, in which both the first and the concluding third essay highlight 

Nietzsche’s oppositional logic, lends itself to this reading. Here I shall briefly consider this 

interpretation. Beginning with the idealized vision of spontaneous vitality, Nietzsche’s 

rhetoric suggests the nostalgia of a primitive golden age. He contends: 

The chivalric‐aristocratic value‐judgements are based on a powerful physicality, a 

blossoming, rich, even effervescent good health which includes the things needed to 

maintain it, war, adventure, hunting, dancing, jousting and everything else that contains 

strong, free, happy action. (OGM, p. 18) 

Holding the primitive nobles to embody a primary spontaneous physicality, Nietzsche 

repeatedly signals his lament at the demise of this affirmative mode of being and at the 

slaves’ triumphant overturning of this healthy self‐relation. That modernity is seen to be 

dominated by the weak, the disgruntled, and the weary, who embody a restricted 

prudential economy, corroborates this point. The reader thus infers that the ascetic priest 

manages to inculcate the nobles with the slaves’ values. Such values, for the masters, 

induce a deleterious self‐doubt towards their spontaneous physical being, and they are 

thus convinced to orientate themselves towards the ideal of a non‐natural, transcendent 

good. As Dews notes, the perverse values serve to force the nobles’ ‘spontaneously 

outward‐directed drives to turn inwards’.97 In relation to this development, Stephen 

                                                            

96 Robert C. Solomon, Continental Philosophy since 1750: The Rise and Fall of the Self (Oxford: Oxford 
University Press, 1988), p. 121. 
97 Dews, p. 141. 



 

42 

Mulhall contends that Nietzsche’s narrative thus enacts his own equivalent of the Biblical 

myth of the Fall.98  

While these arguments are valid to a degree, they are partial and can lead to simplistic 

readings of the Genealogy. One consequent view, for example, is propounded by Fraser: 

The way Nietzsche presents his genealogy one could be forgiven for presuming there are 

only two ‘lifestyle choices’. One can become a Christian ascetic, morbid and life‐denying, 

or one can be a hero ‐ a Polish cavalry officer, a Homeric nobleman, a Julius Caeser‐type, 

a Napoleon‐type, take your pick.99 

Fraser stops short of exploring an alternative possibility to this binary organisation, 

consequently contending that ‘Nietzsche clearly wants to return us to an ethic of action 

and glory’.100 This argument can be countered by firstly noting that Nietzsche frequently 

cites artist figures such Goethe, Shakespeare and Beethoven as his exemplars.101 

Furthermore, more discerning readers will observe that the Genealogy is primarily 

offering a narrative of transformation that is consonant with his ideal of overcoming or 

sublimation.102 It is thus necessary to attend to the text’s second essay, ‘Guilt, bad 

conscience, and related matters’, in order to observe Nietzsche’s larger narrative 

framework. Here Nietzsche offers a speculative anthropological hypothesis of the 

provenance of the primitive social ‘state’ which pre‐dates the origins of ressentiment and 

the reversal of the nobles’ values. This narrative signals the sublimation of the primary 

predatory instincts that characterise the valorised nobles, while alerting the reader to the 

overarching vision of self and cultural transformation. This story therefore suggestively 

deconstructs such binary pairs as slave versus master, and sickness versus health, that 

prevail in the text’s first and third essays. Moreover, attending to these conflicting 

narratives provides another point from which to observe Nietzsche’s engagement with 

senseless, excessive suffering.  

                                                            

98 Stephen Mulhall, Philosophical Myths of the Fall (Princeton, NJ: Princeton University Press, 2007). 
99 Fraser, p. 96. 
100 Ibid. p. 47. 
101 For example, see TI & AC, p. 114. 
102 I am indebted to Richard Beardsworth for this point. See Richard Beardsworth, 'Nietzsche, Nihilism and 
Spirit', in Nihilism Now!: Monsters of Energy, ed. by K. J. Ansell‐Pearson and Diane Morgan (Basingstoke: 
MacMillan Press, 2000), pp. 37‐69. 



 

43 

 

Primarily, the Genealogy’s second treatise presents a hypothetical account of the 

origin and evolution of our internal, reflexive capacity, or conscience. This narrative 

begins by depicting the violent formation of the earliest ‘state’ whereby the more 

powerful pre‐historic predatory tribes ruthlessly subjugated disparate, nomadic 

peoples.  Nietzsche’s a priori of man’s instinctive cruelty directs this narrative. 

Nietzsche holds that the incipience of larger, collective living signals the repression of 

those primary instinctive drives. Adopting an urgent, cataclysmic tone, he claims that 

the sudden advent of societal existence is ‘the most fundamental of all changes 

which [man] experienced’: ‘[a]ll instincts of the wild, free, roving man were turned 

backwards, against man himself. Those instincts which are not discharged outwardly 

turn inwards ‐ this is what I call the internalization of man’ (OGM, p. 61). This 

repression of the basic, cruel drives is graphically depicted in images evoking an 

appalling self‐terrorization commensurate with the savagery hitherto unleashed 

upon the other: 

Lacking external enemies and obstacles, and forced into the oppressive narrowness and 

conformity of custom, man impatiently ripped himself apart, persecuted himself, 

gnawed at himself, gave himself no peace and abused himself, this animal who battered 

himself raw on the bars of his cage and who is supposed to be ‘tamed’. (OGM, p. 61) 

The majority of those incarcerated in early societal form are defined by an unharnessed 

cruelty that results in endless, undirected self‐laceration. They are also characterised by 

the accumulation of frustrated impotent rage, or ressentiment, deriving from their 

incapacity to inflict suffering upon those harming them.  

Furthermore, according to Nietzsche’s hypothesis, the unprecedented suffering incurred 

by the inward‐turning of our cruel instincts is compounded by the traumatic displacement 

of those primary instincts with an inchoate reflexive capacity. Nietzsche theorizes that 

‘[t]he whole inner world […] was expanded and extended itself and gained depth, breadth 

and height in proportion to the degree that the external discharge of man’s instincts was 

obstructed’ (OGM, p. 61). The supplanting of those hitherto governing instincts with the 

emergence of this new faculty, consciousness, ‘that most impoverished and error‐prone 

organ’, entails an overwhelming sense of alienation in which the body is held to be the 

site of that which is both self and other (OGM, p. 61). One way to apprehend the 



 

44 

consequent distress can be attributed to the fact that, unlike the animals which 

unconsciously manage their affective economy, man has ‘strayed’ from an instinctive 

regulation of his affective expenditure, instead becoming dependent upon a ‘fallible 

organ’, namely his consciousness.103  

Moreover, Daniel Conway observes that, as a result of this shift in mode of being, ‘[o]ur 

reliance on consciousness requires us to pursue goals, in order to sustain a threshold level 

of affective investment.’104 That is, in order to achieve a phenomenal experience of 

effectiveness, and hence power, we now require a ‘goal capable of exciting a vital level of 

affective engagement.’105 Whilst this goal may be self‐generated, the majority are unable 

to harness the self’s conflicting impulses in order to posit a unifying, commanding goal 

and are consequently subject to dispersal of their vital energies. In other words, they are 

subject to feelings of lethargy or depression, the pathos of suicidal nihilism. David Owen 

makes a corroborating point:  

Insofar as one develops consciousness at the expense of instinct, so the feeling of power 

is increasingly mediated through meaning; the development of consciousness entails 

that the feeling of powerfulness requires that one experience one’s self as 

meaningful.106 

Given, then, that the reflective capacities of the oppressed are greater due to the degree 

of internalisation experienced, it can be surmised that they possess a more urgent need 

to provide meaning to their lives. Indeed, the oppressed suffer from a particularly 

heightened awareness of their frustrated, violated condition, of their lack of agency and 

their incapacity to discharge their instinctive energies. Yet from what position do the 

oppressed generate meaning? One approach to this question, propounded by critics such 

as Boothroyd and Conway, is to stress the masters’ role in bestowing meaning to the 

slaves. However, an exploration of Nietzsche’s defence of the masters reveals further 

contradictory postures that undermine what Staten refers to as Nietzsche’s consolation of 

the ‘cruel hero’.107  

                                                            

103 See Conway. 
104 Ibid. p. 33.  
105 Ibid. pp. 32‐33. 
106 David Owen, Nietzsche, Politics and Modernity: Critique of Liberal Reason (Sage, 1995), p. 57. 
107 Staten, p. 101. 



 

45 

 

Nietzsche’s defence of the primordial masters and their externally‐directed cruelty is 

suggestive of his continued preoccupation with useless suffering, of his need to confer 

the apparent senselessness of pre‐history with significance. Claiming that in pre‐history 

‘life then played the trick which it has always known how to play, of justifying itself, 

justifying its “evil” ’, Nietzsche seeks to legitimize the ‘the hardness, tyranny, stupidity 

and idiocy’ of pre‐history by pointing to the accomplishment of the masters’ 

‘unconscious’ state‐building ‘artistry’ (OGM, p. 39). In other words, it is by justifying the 

brutal process of primitive domestication that Nietzsche argues that, primarily through 

the institution of punishment, the masters’ form‐giving cruelty, and hence the slaves’ 

attendant suffering, is ‘justified’ and ‘explained’ (OGM, p. 39). Nietzsche is again engaged 

in the project of averting the horror of senseless suffering: the masters’ harnessed cruelty 

exemplifies man’s ‘actual labour on himself’, generating societal form and thus communal 

meaning for both master and slave.  

Nietzsche justifies the infliction of suffering as punishment in two main ways in his 

narrative of primordial domestication. Firstly, basing his thesis on the premise that ‘only 

something which continues to hurt stays in the memory’, he holds that the body in this 

cultural context is primarily a site of discipline: he theorizes that the internalization of the 

‘images and procedures’ of cruel punishment builds upon our inchoate reflective 

capacities to render man with an efficacious memory (OGM, p. 41). Accordingly, it is 

through a mnemomics of pain that man ‘was eventually able to retain five or six “I‐don’t‐

want‐to’s” in his memory, in connection with which a promise had been made, in order to 

enjoy the advantages of society’ (OGM, p. 42). It is this capacity to discern temporal and 

causal relations between events that permits adherence to the social code, the 

strengthening of communal identity, and the concomitant development of self‐ 

responsibility. For the ground is also being prepared for potential autonomous living: 

becoming increasingly ‘reliable, regular, automatic’ with regards to our relationships with 

others, the self‐responsible or ‘sovereign individual’ may emerge (OGM, pp. 39‐40).  

Secondly, as aforementioned, Nietzsche implicitly legitimises cruelty as he lauds the 

masters’ generation of societal form: the primordial masters create ‘a structure of 

domination that lives’ (OGM, p. 63). Arguing that the populace had hitherto been 

‘unrestrained and shapeless’, he asserts that this is now given ‘a fixed form’ within which 



 

46 

‘there is absolutely no room for anything which does not first acquire ‘meaning’ with 

regard to the whole’ (OGM, p. 63). Appealing to Romantic aesthetic notions that conceive 

beauty in terms of the unification of complex, disparate elements, Nietzsche valorises this 

state building artistry in which ‘parts and functions are differentiated and co‐related’ 

within this social structure (OGM, p. 63). That is, it is through the aesthetic constitution of 

form or coherence that meaning is generated. 

Echoing a Nietzschean defence of the predatory nobles’ ‘terrible tyranny’, Conway asserts 

‘[i]n bringing order and purpose to a formerly formless populace, the beasts of prey 

impart meaning and identity to their captives’.108 Yet, one can take issue with this 

argument by invoking Ridley’s observation that the slaves’ self‐relation is dominated by 

their masters’ perspective: the slaves do not possess their own construal of existence to 

affirm themselves; the slaves are derivatively deemed as ‘low, low‐minded, common and 

plebeian’ by the masters and are merely ‘object[s] of violation’. 109 Their suffering, from 

their own perspective, is meaningless.  

The attempt to legitimize the primitive masters’ cruelty in terms of meaning constitution 

is also undermined by Nietzsche’s own climactic argument in the Genealogy :  

This is what the ascetic ideal meant: something was missing, there was an immense 

lacuna around man, ‐ he himself could think of no justification or explanation or 

affirmation, he suffered from what he meant. Other things made him suffer too, in the 

main he was a sickly animal: but suffering itself was not his problem, but the fact that 

there was no answer to the question he screamed, ‘Suffering for what?’ Man, the 

bravest animal and the most prone to suffer , does not deny suffering as such: he wills it, 

he even seeks it out, provided he is shown a meaning for it, a purpose for suffering. The 

meaninglessness of suffering, not the suffering, was the curse which so far has 

blanketed mankind, ‐ and the ascetic ideal offered man a meaning! (OGM, p. 127) 

That is, the ascetic ideal’s success rests upon its response to the existential void 

presented by meaningless suffering: the slaves, whose lives are consumed by suffering, 

which is unaccountable from their own perspective, require a construal of suffering that 

                                                            

108 Daniel W. Conway, 'Beasts of Prey: How We Became What We Are: Tracking the 'Beasts of Prey' ', in A 
Nietzschean Bestiary: Becoming Animal Beyond Docile and Brutal, ed. by Christa Davis Acampora and Ralph 
R. Acampora (Lanham, MD: Rowman & Littlefield, 2004), pp. 156‐79 (p. 166). 
109 Aaron Ridley, Nietzsche's Conscience: Six Character Studies from the Genealogy (Ithaca: Cornell 
University Press, 1998), pp. 37‐38. 



 

47 

 

gives purpose to their suffering and allows them to avert suicidal paralysis. With no other 

suitable hermeneutic of suffering available, the ascetic ideal performs this function.  

Suffering as Punishment 

The ascetic ideal gives meaning to the oppressed by exploiting their existent 

apprehension of punishment as legitimised cruelty. To trace this claim I shall emphasise 

Nietzsche’s view of man’s instinctive disposition to inflict suffering while registering again 

that ‘suffering is the basic condition of [the slaves’] existence’, as Ridley notes.110 That is, 

it is worth recalling that the oppressed not only suffer as recipients of their masters’ 

cruelty, but that they are also subject to a more intense experience of internalisation 

given that they have less possibility to discharge their aggressive instincts outwardly. 

Their lives are characterised by powerlessness and unbearable, unrelieved distress. 

Furthermore, the build‐up of dangerous feelings of frustration and rancour threaten to 

explode early societal form: these aggressive drives and emotions spill over and are 

unleashed upon the other, ‘friend, wife, child and anyone else near to them’ (OGM, p. 

99). It is accordingly the economy of punishment, premised on the notion of equivalence, 

which acts to curb instinctive, reactive, and immoderate feelings of vengefulness which 

accrue in the sufferers and threaten social cohesion.  

To substantiate this point on the role of primeval punishment, I shall begin by noting that 

Nietzsche claims that the sufferers involuntarily seek to palliate their distress by inflicting 

pain upon the other:  

For every sufferer instinctively looks for a cause of his distress; more exactly, for a 

culprit, even more precisely for a guilty culprit who is receptive to distress‐ in short, for a 

living being upon whom he can release his emotions, actually or in effigy, on some 

pretext or other: because the release of emotions is the greatest attempt at relief, or 

should I say, at anaesthetizing on the part of the sufferer, his involuntary longed‐for 

narcotic against pain of any kind. (OGM, p. 99) 

                                                            

110 Ibid. p. 38. 



 

48 

Extreme suffering is assuaged by locating a source for this distress. The sufferer now has a 

conceptual comprehension of the ‘cause’ of his or her suffering in identifying a ‘guilty 

culprit’. Moreover, the necessary ‘release of emotions’ is achieved by appealing to a 

‘logic’ of ‘compensation’ whereby recompense ‘is made up of a warrant for and 

entitlement to cruelty’: the injured party can legitimately inflict suffering upon the guilty 

party and experience ‘the elevated feeling of despising and maltreating someone as an 

“inferior” ’ enjoyed by the masters (OGM, p. 45). Here Nietzsche contends that this 

primitive logic of compensation derives from ‘the oldest and most primitive personal 

relationship there is, in the relationship between buyer and seller, creditor and debtor’ 

(OGM, p. 49): the sufferer construes the other as a debtor while constituting itself as a 

creditor who has ‘the pleasure of having the right to exercise power over the powerless 

without a thought’ (OGM, p. 44). Importantly, as a result of this structure of 

compensation, communal existence is maintained: the sufferer’s ‘anger was held in check 

and modified by the idea that every injury has its equivalent which can be paid in 

compensation, if only through the pain of the person who injures’ (OGM, p. 43). 

Echoing Zarathustra’s teachings ‘On Redemption’, Nietzsche again presents externally‐ 

directed cruelty as a reactive, compensatory gesture. The perpetration of cruelty largely 

appears in Nietzsche’s thought as a form of recuperation, an appropriative movement 

whereby the injured and aggrieved seek to recover their losses through the infliction of 

suffering upon the other. While I shall further discuss Nietzsche’s thoughts on the 

particularly heightened pathos of power which cruelty affords when I turn to Kafka and 

Beckett and their respective depictions of suffering, impotent subjects, Heidegger’s 

insightful comment on vengeance can help to explicate cruelty’s appropriative dynamic:   

[Revenge] opposes its object by degrading it so that, by contrasting the degrade object with 

its own superiority, it may restore its own validity, the only validity it considers decisive. For 

revenge is driven by the feeling of being vanquished and injured.111 

Heidegger’s analysis is consonant with Nietzsche’s understanding of punishment as 

‘compensation’. In both revenge and punishment there is a restorative, appropriative 

flow of energy towards the perpetrator as the other suffers and is diminished. Echoing 

                                                            

111 Heidegger, p. 71. 



 

49 

 

Zarathustra’s desire to supplant our dominant punitive logic and sentiments, Nietzsche 

elsewhere explicitly attests to the persistence of the pre‐historic ‘logic of compensation’: 

At present, to be sure, he who has been injured, irrespective of how this injury is to be 

made good, will still desire his revenge and will turn for it to the courts‐ and for the time 

being the courts continue to maintain our detestable criminal codes, with their 

shopkeeper’s scales and the desire to counterbalance guilt with punishment: but can we 

not get beyond this? What a relief it would be for the general feeling of life if, together 

with the belief in guilt, one also got rid of the old instinct for revenge […] Let us do away 

with the concept sin‐ and let us quickly send after it the concept punishment! (D, p. 121) 

Attending to Nietzsche’s articulations of his desire to transcend retributive, punitive 

modes of reasoning offers one way to chart Nietzsche’s opposition to the ascetic ideal, or 

the ‘priestly interpretation’ of existence. For the priest perpetuates and amplifies the 

import of the notion of punishment: the ascetic hermeneutic of suffering operates 

essentially by identifying whom to blame, whom to punish. Moreover, the priest 

convinces the slave to find him or herself culpable, proclaiming: ‘Somebody must be to 

blame [for your suffering]: but you yourself are this somebody, you yourself are to blame 

for it, you yourself alone are to blame for yourself’ (OGM, p. 99). The notion of ‘sin’, 

formulated as a primal transgression in the narrative of the Fall, grounds this exegesis of 

legitimised self‐punishment. While I shall discuss the sado‐masochistic dimensions of guilt 

in the Kafka chapter, I wish here to highlight that this narrative allows the slave to avert 

feelings of suicidal nihilism which result from experiences of ‘senseless suffering’. Firstly, 

blaming oneself allows ‘every conceivable kind of suffering’ to be appropriated by this 

interpretation of self‐culpability:  as Ridley notes, ‘[n]o external object can ever be held 

fully and convincingly accountable for all of your suffering’.112 The sufferer may rigorously 

scrutinize their own actions and thoughts, intensifying their reflexive capacities, in order 

to locate the source of their suffering. Such a manoeuvre, in terms of the ascetic ideal, 

entails an ascetic regime of purification which seeks to extirpate corrupt libidinous 

impulses. Moreover, the slaves’ adoption of prescribed ascetic practices, motivated by 

the goal of attaining transcendental bliss and the end of suffering through the denial of 

                                                            

112 Ridley, p. 54. 



 

50 

corporeal being, permits them to experience themselves as willing agents. This is key to 

Nietzsche’s apprehension of the tenacity of the ascetic interpretation of existence: 

The interpretation ‐ without a doubt ‐ brought new suffering with it, deeper, more 

internal, more poisonous suffering, suffering that gnawed away more intensely at life: it 

brought all suffering within the perspective of guilt…But in spite of all that‐ man was 

saved; he had a meaning, from now on he was no longer like a leaf in the breeze, the 

plaything of the absurd, of ‘non‐sense’; from now on he could will something,‐ no 

matter what, why and how he did it at first, the will itself was saved. (OGM, p. 127) 

Nietzsche’s account of the slaves’ subscription to ascetic practices that diminish corporeal 

being in the pursuit of an idealized, de‐eroticised, non‐suffering existence, gives rise to 

one of the Genealogy’s most striking aphorisms: ‘a basic fact of human will, its horror 

vacui; it needs an aim [goal] ‐, and it prefers to will nothingness rather than not will 

(OGM, p. 72). Despite creating a ‘more poisonous’ form of suffering, the slaves may 

constitute themselves as goal‐bound agents by adhering to the ascetic ideal. The slaves’ 

adoption of this interpretation of suffering thus underlines their need to avert 

unbearable, unappropriated suffering. Indeed, Christian soteriology economizes all of the 

slaves’ distress, and does so according to ‘the rational workings of divine providence’.113 It 

may be pointed out, then, that by fully accounting for suffering through its redemptive 

narrative, the ascetic ideal offers a ‘narrow’, simple, or reductive reading of existence: 

theodicy averts any form of confrontation with that which cannot be assimilated, namely 

suffering’s excessive force. 

Furthermore, the transcendental narrative provides the slaves with the conceptual 

wherewithal to palliate their suffering through the imagined cruelty exacted upon the 

masters. Thus, while only ‘the suffering, the deprived, the sick, the ugly’ are to be saved, 

the transgressing masters are promised eternal punishment, to be ‘eternally wretched, 

cursed and damned!’ (OGM, p. 19). Christian salvific discourse thus reflects, for Nietzsche, 

the values of those ‘who, being denied the proper response of action compensate for it 

only with imaginary revenge’ (OGM, p. 21).  

                                                            

113Kenneth Surin, The Turnings of Darkness and Light (Cambridge: Cambridge University Press, 1989), p. 53. 
Quoted in Tyler T. Roberts, Contesting Spirit: Nietzsche, Affirmation, Religion (Princeton: Princeton 
University Press, 1998), p. 166. 



 

51 

 

The narrative of the Genealogy partakes in the drive to overcome the ‘narrow’, ascetic 

interpretation of existence. Furthermore, Nietzsche’s ideal of squandering and the 

affirmation of suffering for self and cultural enhancement is integral to his vision of the 

sublimation of punishment. That is, pointing to the gradual supplanting of the deep‐

rooted punitive mentality, the notion of self‐wounding underpins Nietzsche’s ideal of 

mercy as it is performed by both the strong man and by the powerful community: 

As the power and self‐confidence of a community grows, its penal law becomes more 

lenient; if the former is weakened or endangered, harsher forms of the latter will re‐

emerge. The ‘creditor’ always becomes more humane as his wealth increases; finally, 

the amount of his wealth determines how much injury he can sustain without suffering 

from it. It is not impossible to imagine society so conscious of its power that it could 

allow itself the noblest luxury available to it, ‐ that of letting its malefactors go 

unpunished. ‘What do I care about my parasites’, it could say, ‘let them live and flourish: 

I am strong enough for all that!’…Justice, which began by saying everything can be paid 

off, everything must be paid off’, ends by turning a blind eye and letting off those unable 

to pay, ‐ it ends, like every good thing on earth, by sublimating itself. The self‐

sublimation of justice: we know what a nice name it gives itself‐ mercy; it remains, of 

course, the prerogative of the most powerful man, better still, his way of being beyond 

the law. (OGM, p. 51) 

In contrast to crude, primitive cultures that exercise severe punishment upon their 

criminals, Nietzsche elevates the individual and the community with the strength to 

endure its ‘parasites’, to exercise mercy. Strength is thus denoted by the ability to forego 

the compensatory, appropriative gesture of retaliation. This exemplary form thus entails 

suffering from absorbing the wounds inflicted by others. Such a capacity, Nietzsche 

argues, ‘in the face of personal injury, of scorn and suspicion, well, that is a piece of 

perfection, the highest form of mastery to be had on earth’ (OGM, p. 53). In opposition to 

claims that associate Nietzsche’s thought with brutality, propounded by Fraser among 

others, Nietzsche’s noble exemplar demonstrates a denied discharge of externally‐

directed cruelty and a consequent intensification of his or her own suffering.  

Furthermore, by observing Nietzsche’s contention that ‘the law of life’ is ‘the law of 

necessary “self‐overcoming” ’, it is clear that he does not seek an atavistic return to the 



 

52 

values of the primitive nobles (OGM, p. 126). Indeed, as Ridley observes, Nietzsche is fully 

aware that ‘[m]an cannot be magically disinternalized’.114 Moreover, his depiction of 

‘those unusual cases of spiritual and physical powerfulness’ that he describes in his 

narrative of primitive social formation not only radically departs from the vision of the 

spontaneous, physical nobles, but also gestures towards the overcoming of nihilism 

through the intensification and development of our reflexive capacities (OGM, p. 94):  

Fundamentally, it is the same active force as the one that is at work on a grand scale in 

those artists of violence and organizers, and builds states, which here, internally, on a 

smaller, pettier scale, turned backwards […] it is that very instinct for freedom (put into 

my language: will to power): only that the material on which the formative and violent 

nature of the force is let loose is man himself, his old animal self‐ and not, as in that 

greater and more eye‐catching phenomenon, the other man, the other men. The secret 

self‐violation, this artist’s cruelty, this desire to give form to oneself as a piece of 

difficult, resisting, suffering matter, to brand it with a will, a critique, a contempt, a ‘no’, 

this uncanny, terrible but joyous labour of a soul voluntarily split within itself, which 

makes itself suffer out of the pleasure of making suffer, this whole active ‘bad 

conscience’ has finally […] brought a wealth of novel, disconcerting beauty and 

affirmation to life, and perhaps for the first time, beauty itself. (OGM, p. 64) 

Where the primitive nobles discharge their cruel drives externally in the ‘grand scale’ 

project of societal formation, Nietzsche similarly valorises this self‐reflexive ‘pleasure of 

making suffer’ in which the self discharges its cruel instincts inwardly in the project of 

giving ‘form’ to itself.115 In both instances, meaninglessness is averted through the 

imposition of form. Also, in both cases the human animal gratifies its instinctive need to 

perpetrate cruelty. However, as Staten notes, in contrast to the affirmative vision of the 

primitive nobles, Nietzsche’s picture of self‐artistry seems to be characterised by the 

same perverse drive to inflict suffering upon oneself as that of the slave motivated by 

guilt: in both forms the ‘sickness’ of internalisation is amplified as both the guilty man and 

these self‐artists similarly intensify the ‘split within itself’, expanding the self’s inner 

pathos of distance.116 What distinguishes these celebrated artists’ self‐violation, however, 

                                                            

114 Ridley, p. 133. 
115 This argument complicates the position of those who hold Nietzsche’s account of the initial ‘breach with 

man’s animal past’ to signal the equivalent of the Christian myth of the Fall in Nietzsche’s thought. 
116 Staten, p. 91.   



 

53 

 

is that they are pursuing the goal of self‐enhancement, they are engaged in the formation 

of the self, rather than pursuing the goal of self‐abnegation which motivates the self‐

directed cruelty of the ascetic ideal. This adduced passage thus concludes by suggesting 

that this ‘artist’s cruelty’ contains the potential for ‘the affirmation of life’ (OGM, p. 64). 

Self‐artistry, as an ‘active’ self‐relation of self‐cultivation, is thus central to Nietzsche’s 

project of overcoming nihilism and ressentiment. This is implicit in my discussion of 

Zarathustra’s passage ‘On Redemption’ and in my outline of the slaves’ experience of 

frustrated agency and their recourse to ascetic values. In the following citation, Nietzsche 

explicitly reinforces the value of engaging in the arduous task of self‐fashioning as a 

means to overcome vindictive sentiments: 

For one thing is needful: that a human being should attain satisfaction with himself‐ be 

it through this or that poetry or art; only then is a human being tolerable to behold! 

Whoever is dissatisfied with himself is continually prepared to avenge himself for this. 

(GS, p. 164) 

Experimental Living 

Having argued that Nietzsche’s parallel ideals involve masochistic notions of squandering 

and gesture towards inclusivity, I will now address Fraser’s principal indictment of 

Nietzsche’s work: Fraser alleges that Nietzsche’s thought operates through a ‘logic of 

exclusion’ which is ‘in some way, bound up with preparing the ground for the 

holocaust’.117 While Nietzsche’s name has been closely linked with the Nazi atrocities – 

for instance, Jacques Derrida notes that ‘[t]here is nothing absolutely contingent about 

the fact that the only political regimen to have effectively brandished his name as a major 

and official banner was Nazi’ ‐ many have successfully defended Nietzsche’s work against 

these charges.118 Clearing the way for a new scholarly appreciation of his work, this task 

was performed particularly by Nietzsche scholars such as Walter Kaufmann in the 1950s. 

                                                            

117 Fraser, p. 129. Otherwise put, Nietzsche’s work evinces the values of ressentiment that he seeks to 
supplant. 
118 Jacques Derrida, The Ear of the Other (London: University of Nebraska Press, 1988), p. 31., cited in 
Steven E. Aschheim, The Nietzsche Legacy in Germany, 1890‐1990 (London: University of California Press, 
1994), p. 317. 



 

54 

While I shall not engage with these debates here, I think it is important to address 

Fraser’s charge given that he particularly targets Nietzsche’s writings on nihilism and 

suffering, the areas of Nietzsche’s thought that constitute the focal points of my thesis, to 

be implicated with the cataclysm of the Holocaust. 

Fraser firstly discerns a logic of exclusion operating in Nietzsche’s thought by arguing, as 

previously observed, that Nietzsche valorises the primitive masters: these primordial 

aristocrats embody a self‐affirmation that stand antithetically to the weary, tired majority 

who embrace nihilistic slave values; instinctive egoistic behaviour, which includes the 

pleasure of inflicting suffering on others, is accordingly championed by Nietzsche. As 

noted in my Introduction, this view is espoused by a number of modernist literary 

critics.119 

Furthermore, Fraser also challenges Nietzsche’s interpretation of Dionysus as the symbol 

of universal affirmation: Dionysus is ‘the god who effects salvation by way of exclusion’.120 

Here Fraser alludes to primitive Dionysian ritual which is characterised by sparagmos, 

meaning ‘a rending, tearing, mangling’ in Greek. That is, the Dionysian cult entails the 

violent dismembering of the sacrificial victim which is then ritually eaten to symbolise ‘the 

assimilation and internalisation of godhead’.121 With this view of Dionysus in mind, 

collective ecstatic joy is thus attained through the sacrifice or destruction of the other. On 

these grounds Fraser claims, vis à vis René Girard, that Dionysus can then be seen as ‘the 

divinity of mob vengeance’ whose ritual acts to consolidate and preserve social stability 

by allowing the venting of aggressive anti‐social instincts.122 Nietzsche’s repeated 

celebration of Dionysus thus constitutes, for Fraser, Nietzsche’s insistent idiom of violent 

exclusion. This deeply implicates his thought with Nazi ideology and the Holocaust. 

What I have tried to argue, however, is that the governing narrative of sublimation that 

drives the Genealogy, which contains both the promise of countering nihilism and 

superseding a reactionary subjectivity, can be applied to apprehend Nietzsche’s work as a 

whole. By making the connection between the ideals he presents in this text with that of 

                                                            

119 See pp. 5‐6. 
120 Fraser, p. 149. 
121 Camille Paglia, Sexual Personae: Art and Decadence from Nefertiti to Emily Dickinson (New York: Vintage 
Books, 1991), p. 95. 
122 Fraser, p. 149. 



 

55 

 

the figure of Dionysus, it is possible to apprehend Nietzsche’s exemplary model of self‐

overcoming: the ideal of the merciful individual and community, his delineation of those 

‘unusual cases’ preforming a ‘joyous labour’ of self‐artistry, and his evocations of 

Dionysian squandering in various forms, converge to suggest his paradigm of self‐

enhancement. The point of continuity, I have suggested, is the amplification of inward‐

directed cruelty. For Nietzsche, as far as he articulates his ideal forms, externally‐directed 

cruelty and the exclusion of otherness are, on the contrary, expressions of a vengeful 

subjectivity which he desires that we supplant. 

Furthermore, it is necessary to account for the strains operating throughout his work. 

That is, while acknowledging that elements in Nietzsche’s thought lend themselves 

towards Fraser’s reading, it is important to observe that Nietzsche’s work is characterised 

by a tension between open, expansive and generous gestures on the one hand, and 

defensive, reactionary and protective postures, on the other. Focussing exclusively on 

either aspect of Nietzsche’s economy, as Fraser does, results in a partial reading and one 

that does not address the following dilemmas, for instance: how does one account for the 

persistence of oppositional positions in Nietzsche’s work? How does one make sense of 

his abandonment of the Genealogy’s principal narrative theme of overcoming? Does 

Nietzsche merely lose sight of his overarching narrative in this text, as Richard 

Beardsworth claims?123 While I have suggested that Nietzsche’s work registers the force 

of meaningless suffering in his analysis of ancient tragedy, and in his account of the 

slaves’ constitution of values, examining Nietzsche’s discourse on others’ suffering offers 

another entry point from which to chart his engagement with senseless suffering. It is by 

tackling this area of his thought in particular, which points to a heightened sensibility 

towards suffering’s excessive force, which may disclose compelling insights regarding the 

contradictory postures that permeate his work. 

Additionally, it is worth noting again that Nietzsche’s elevated project of self‐

experimental self‐enhancement, which entails a masochistic ‘discipline of suffering’, 

somewhat parallels the depiction of the Dionysian experience of ancient tragedy: the self‐

cultivator similarly fractures the self’s existent pleasurable self‐relation, and is 

                                                            

123 Beardsworth, p. 67. 



 

56 

consequently more vulnerable and more porous to the world’s otherness. The self‐

enhancer thus repeatedly engages in continued efforts to expand their digestive 

capacities, by both squandering and restoring meaning.  

Among the strategies Nietzsche outlines in order to increase the self’s affirmative 

capacity is the cultivation of an ancient ephectic or sceptical approach to existence. As 

mentioned above, Nietzsche paradoxically encourages the fostering of radical doubt and 

suspicion which is attained through an incessant questioning: ‘the will henceforth to 

question further, more deeply, severely, harshly, evilly, and quietly than one questioned 

heretofore’ (GS, p. 13). Such a practice is characterised by the abandonment of all 

foundational beliefs and, like tragedy, entails the confrontation with nihilistic despair. 

However, it similarly announces a tragic faith in its capacity to ‘cross to the other side’ 

and generate new meaning, to perform a new art or interpretation. As an ideal, it 

valorises a fluid process of departure and arrival that advocates great suffering with the 

relinquishing of the self’s secure ground.  

Furthermore, this experimental living parallels tragedy in that, for Nietzsche, the most 

immediate strategy for generating this creative tension and developing the self’s porosity 

entails the identification with others, and hence others’ suffering. It is by developing this 

empathetic capacity that the self develops more comprehensive states, attaining a 

greater capacity to inhabit a multitude of perspectives from which one is thus able to 

affirm more of existence. An entry from Human, All Too Human, where Nietzsche 

observes that the profound identification with others’ suffering signals a potential 

collapse, is pertinent here. Beginning this passage by claiming that the ‘exceptional’ man’s 

empathetic capacity is distinct from the ‘ordinary’ man, whose ‘sympathy for life in 

general, and for the suffering of mankind, is very weakly developed’, he contends: 

Most men tolerate life without grumbling too much and believe thus in the value of 

existence, but precisely because everyone wills himself alone and stands his ground 

alone, and does not step out of himself as do those exceptional men, everything 

extrapersonal escapes his notice entirely, or seems at most a faint shadow. Thus the 

value of life for the ordinary, everyday man is based only on his taking himself to be 

more important than the world. The great lack of fantasy from which he suffers keeps 

him from being able to empathize with other beings, and he therefore participates in 

their vicissitudes and suffering as little as possible. On the other hand, whoever would 



 

57 

 

be truly able to participate in it would have to despair about the value of life; if he were 

able to grasp and feel mankind’s overall consciousness in himself, he would collapse 

with a curse against existence ‐ for mankind, as a whole, has no goals and consequently, 

considering the whole affair, man cannot find his comfort and support in it, but rather 

his despair. (HAH, p. 36) 

The exceptional man participates in the ‘vicissitudes and suffering’ of others:  in contrast 

to ‘most men’, the exceptional man is capable of a profound Dionysian sensibility. And 

yet, while such ‘sympathy for life’ and others’ suffering constitutes the means by which 

the self‐enhancer masochistically expands their digestive capacities, Nietzsche insists 

upon the limits that any individual can bear. Echoing the earlier discussion on the 

‘necessity’ for ‘error’ over truth, of Apollo’s role in tragic art, and of the outline of the  

defensive‐appropriative economy, Nietzsche claims that ‘whoever would be truly able to 

participate in’ the ‘vicissitudes and suffering’ of others ‘would have to despair about the 

value of life; […] he would collapse with a curse against existence’ (HAH, p. 36). In other 

words, it is through a profound identification with others’ meaningless suffering, the very 

means by which the exceptional man tests and expands his limits of affirmation, which 

precipitates nihilistic despair and the pathos of impotent rage.  

I hold this passage key to apprehending the contrary positions, the oscillations and 

vacillations that characterise his thought. On the one hand, Nietzsche repeatedly insists 

upon the need to engage in an experimental, transformative philosophy that tests the 

self’s affirmative boundaries. Often the rhetoric is exultant. However, such rhetoric belies 

a fear of being overwhelmed by others’ suffering, a fear of the consequent dissolution of 

autarkic selfhood. Nietzsche’s own heightened receptivity to others’ suffering, as one 

such ‘exceptional man’ able to inhabit other perspectives and attain more comprehensive 

states, made him particularly susceptible to this threat. Nietzsche’s work thus exhibits the 

fear of nihilistic collapse attended by a reactionary rage (GS, p. 192). 



 

58 

Suffering’s Abyss 

Nussbaum argues that Nietzsche embodies a hardness, a stoical self‐defensiveness that 

demonstrates a lack of ‘willingness to be porous’.124 However, Nietzsche’s experimental 

project points to the squandering of self‐contained individuality through the identification 

with others’ meaningless suffering. I maintain that it is his porosity that sees him expand 

and then contract, adopting a self‐protective position as he reaches his digestive capacity. 

That is, Nietzsche desires to perform an open, expansive, totalising embrace of existence, 

yet when he reaches his assimilative limits, he reacts against the nauseating, paralysing 

truth which is presented most starkly in others’ suffering. I hold that Nietzsche’s 

philosophy can be understood to express a persistent sense of vulnerability in face of this 

threat as he reaches the limits of his affirmative capacity. 

It is thus no coincidence that the nihilistic depths, or ‘abysses’, in Nietzsche’s philosophy 

are repeatedly associated with others’ suffering. For instance, as Zarathustra puts it: 

‘[p]ity […] is the deepest abyss: as deeply as man looks into life, so deeply does he look 

also into suffering.’125 Similarly, ‘the abysses of the Dionysiac’ presented in ancient 

tragedy convey the audience’s deep identification with Dionysus’ and the hero’s suffering, 

and thus bestow ‘the wisdom of suffering’ (BT, p. 24). And, as repeatedly implied, ‘the 

deepest abyss and the highest summits’ are considered to be inseparable for Nietzsche: 

his philosophy of self‐cultivation advocates plummeting to the depths in order to 

overcome them, to attain a tragic‐religious pathos of joy engendered by this 

confrontation (BT, p. 65).126 The binary of height and depth dissolves as that which 

involves the greatest suffering engenders the greatest pleasure, or power.  

Just as Zarathustra’s narrative pivots on his ability to overcome this nauseating 

experience, there are repeated instances where Nietzsche’s writings convey an incapacity 

to attain the ideal reached by his fictionalised prophet. In the Genealogy, for instance, 

Nietzsche assumes repeated reactionary, defensive positions when discussing others’ 

suffering, or identifying with others’ suffering:  

                                                            

124 Nussbaum, p. 160. 
125 See also, for example, (GS, p. 192), where Nietzsche declares: ‘I, too, know with certainty that I need 
only to expose myself to the sight of real distress and I, too, am lost.’ 
126 See also TSZ, p. 69. In the parable, ‘Of the Tree on the Mountainside’, Zarathustra declares: ‘Now it is 
with men as with this tree. “The more it wants to rise into the heights and the light, the more determinedly 
do its roots strive earthwards, into the darkness, into the depths‐ into evil.” ’ 



 

59 

 

What is to be feared and can work more calamitously than any other calamity is not 

great fear of but great nausea at man; similarly great sympathy with man. Assuming that 

these might one day mate, then immediately and unavoidably something most uncanny 

would be produced, the ‘last will’ of man, his will to nothingness, nihilism. (OGM, p. 94) 

As a result, Nietzsche insists that the ‘pathos of distance’ between the healthy and the 

sick ‘ought to be the chief concern on earth’ (OGM, p. 97). Elsewhere, in Ecce Homo, he is 

more extreme, claiming that ‘everything weak, sick, ill‐constructed, suffering from itself 

[…] ought to perish’ (EH, p. 104). This statement is particularly startling given that it 

immediately precedes his declared identification with Dionysus, his symbol of universal 

affirmation. How, then, does one make sense of this discord permeating his thought? A 

related entry in The Antichrist, in which he propounds the same exterminatory argument, 

is revelatory: ‘[w]hat is more harmful than any vice?‐ Active sympathy for the ill‐

constituted and weak’ (AC & TI, p. 127). As suggested above, it is ‘active sympathy’ and 

the engagement with the meaninglessness of others’ suffering that attends Nietzsche’s 

reactionary discourse: while the ‘exceptional man’ participates in others’ distress in order 

to  transfigure the self and affirm as much of existence as his digestive capacity can 

manage, it is precisely the fear of being overpowered by this meaninglessness that 

provokes Nietzsche’s own ‘curse against existence’. 

In summary, then, Nietzsche’s work evinces a great tension which can be apprehended by 

examining his preoccupation with meaningless suffering. It is particularly with regard to 

this discourse that one can observe the discordant impulses in his thought. On the one 

hand, his writing on meaningless suffering offers generous, inclusive gestures, pointing to 

the strong soul and community capable of enduring and absorbing its parasites. This 

affirmative vision is repeatedly characterised by the practice of a self‐directed cruelty, 

and the overcoming of vindictive sentiments and action. On the other hand, the same 

discourse gives rise to reactionary, hostile positions.  

By focussing on D.H. Lawrence’s concern with senseless suffering and nihilism in Lady 

Chatterley’s Lover, I shall now argue that Lawrence’s affirmative vision is beset by similar 

strains. As I turn to examine the tensions arising in Lawrence’s novel, noting that its vision 

of erotic transcendence similarly entails the need to transcend vengefulness, it may be 

instructive to suggest that Nietzsche’s formulation of his ideal of ‘amor fati’ anticipates 



 

60 

Lawrence’s engagement with these powerful sentiments. For, as Nietzsche articulates this 

ideal, he remains cognisant of the persistence of this drive to ‘accuse’ the other and of 

the difficulty of surmounting such reactive feelings:   

I want to learn more and more how to see what is necessary in things as what is 

beautiful in them‐ thus I will be one of those who makes things beautiful. Amor fati: let 

that be my love from now on! I do not want to wage war against ugliness. I do not want 

to accuse; I do not even want to accuse the accusers. Let looking away be my only 

negation! And, all in all and on the whole: some day I want only to be a Yes‐sayer! (GS, 

p. 276) 

 



 

61 

 

D. H. Lawrence’s Lady Chatterley’s Lover and the Erotic 

Transcendence of Nihilism 

Introduction: ‘The English Nietzsche’  

That Lawrence’s work shares much with Nietzsche’s thought is a firmly established view 

within Lawrence scholarship. Amongst those studies examining this kinship, Colin Milton’s 

1985 monograph, Nietzsche and Lawrence, offers the most extensive discussion. Milton’s 

exploration of Lawrence’s fiction is premised on the claim that ‘Nietzschean ideas 

underlie and determine the large‐scale patterns and structures of Lawrence’s writing.’127 

Others tracing the relationship echo Milton and emphatically pronounce the similarities, 

with Harry Stenhauer going as far as to claim that Lawrence is the ‘English Nietzsche’.128 

Many facets of Lawrence’s thought have been analysed in this discussion. Eleanor H. 

Green, for example, has compared the political views of both men, while Greg Gerrard 

has discussed their shared relevance to ecological concerns.129 Others such as Anne 

Fernihough and John Burt Foster have commented on Lawrence’s more ambivalent 

stance towards the philosopher, observing both Lawrence’s assimilation of Nietzsche, and 

yet his desire to resist certain ideas. 130 Both commentators concede, however, that 

despite Lawrence’s distancing attempts, fundamental convergences primarily 

characterise this relationship. 

What I wish to do in this chapter is to consider another, hitherto neglected, dynamic in 

this relationship. Thus, having identified the entwined issues of meaningless suffering and 

nihilism to be central and consistent concerns in Nietzsche’s work in my previous chapter, 

I will now argue that Lawrence’s work can be similarly apprehended in terms of its 

                                                            

127 Colin Milton, Lawrence and Nietzsche: A Study in Influence (Aberdeen: Aberdeen University Press, 1987), 
p. 19. 
128 H. Steinhauer, 'Eros and Psyche: A Nietzschean Motif in Anglo‐American Literature', Modern Language 
Notes, 64 (1949). 
129 Eleanor H. Green, 'Blueprints for Utopia: The Political Ideas of Nietzsche and D.H. Lawrence', Renaissance 
& Modern Studies, 18 (1974).; Greg Garrard, 'Nietzsche Contra Lawrence: How to Be True to the Earth', 
Colloquy: Text Theory Critique, 12 (2006). 
130 Fernihough; Foster. 



 

62 

depiction of the responses to suffering. I shall focus upon Lawrence’s final novel, Lady 

Chatterley’s Lover, in order to analyse these points of continuity.131 

While the many reasons for examining Lady Chatterley within a discussion of Lawrence 

and Nietzsche shall become evident through the course of the chapter, it is worth noting 

here that critics normally read the novel as Lawrence’s significant departure from the 

philosopher. For example, in his consideration of Lawrence’s indebtedness to the thinker, 

eminent Lawrence scholar Kingsley Widmer dismisses the pertinence of Lawrence’s last 

novel, claiming that it only ‘relate[s] more distantly to the Nietzschean’.132 Widmer’s 

approach is indicative of the critical tendency to focus on the texts that constitute what is 

commonly labelled Lawrence’s ‘leadership period’ within this discussion, the novels of the 

mid‐1920s which include Aaron’s rod (1922), Kangaroo (1923), and The Plumed Serpent 

(1926). Otherwise put, Lady Chatterley, which was originally written with a working title 

of Tenderness, announces Lawrence’s abandonment of his exploration of the political 

power motif; this shift in Lawrence supposedly marks his disengagement from Nietzsche’s 

notions of the will to power and aristocratic leadership. I shall argue, however, that Lady 

Chatterley provides fertile ground on which to cultivate a considered approach towards 

understanding Lawrence’s engagement with Nietzsche’s principal preoccupations. My 

subsequent discussion will thus aim to reveal the extent to which Lawrence was focussed 

on dramatizing the modern nihilistic predicament as he discerned it, revealing its 

proximity to the response to suffering. 

Critics such as Michael Bell and Daniel Schneider have noted the critical reception of Lady 

Chatterley by Lawrence scholars.133 While Bell and Schneider defend the novel on its own 

terms, they also concur with the critical consensus to treat this text as inferior to 

Lawrence’s great works, The Rainbow and Women in Love. However, while Schneider 

cites damning views of a number of critics regarding, for example, the novel’s overt 

didacticism and the nature of the novel’s sexual content, his corrective to these 

                                                            

131 D. H. Lawrence, Lady Chatterley's Lover (Harmondsworth: Penguin, repr. 1961).   All subsequent citations 
refer to this edition. I shall refer to the novel as Lady Chatterley from now on while abbreviating citations 
with Lady. 
132 Kingsley Widmer, 'Lawrence and the Nietzschean Matrix', in D. H. Lawrence and Tradition, ed. by Jeffrey 
Meyers (Amherst: University of Massachusetts Press, 1985), pp. 115‐31 (p. 131).  
133Michael Bell, D. H. Lawrence: Language and Being (Cambridge: Cambridge University Press, 1992), p. 209. 
Daniel J. Schneider, D.H. Lawrence: The Artist as Psychologist (Lawrence, Kan: University Press of Kansas, 
1984), p. 237. 



 

63 

 

interpretations is pertinent: these readings overlook the key, sustained tone of cataclysm 

that permeates the novel.134 In other words, there is a need to stress that Lawrence’s 

preoccupation with the post‐war predicament of pervasive nihilism is most explicitly and 

extensively treated in this work. Thus, as Hilary Simpson notes, ‘although Lawrence’s last 

novel is frequently seen as a pastoral, a timeless exploration of sexual passion determined 

more by myth than by history, the historical context is crucial.’135 The novel, I hold, paints 

a portrait of the English nation and its experience of overwhelming, senseless suffering. It   

insists upon a disjunction between experience and interpretation, of a corresponding 

evacuation of meanings and values, which is directly linked to the experience of the 

trauma from the war.  

Post‐War Nihilism  

Perhaps the novel’s most emphatic dramatization of suffering’s excessive force and its tie 

to nihilism is evident with Lawrence’s characterisation of Sir Clifford Chatterley. Returning 

from the war ‘more or less in bits’, Clifford is wounded and paralysed from the waist 

down (Lady, p. 5). This physical paralysis also symbolizes an internal, emotional paralysis 

which Lawrence considers to be prevalent in post‐war culture. Leaving aside the point 

that narrative offers a central means to reconstitute a sense of selfhood for greater 

examination in my later chapter on Samuel Beckett’s Endgame, it is noteworthy that 

Clifford ‘was back at Wragby, and writing his stories, and feeling sure of life, in spite of all, 

he seemed to forget, and to recover all his equanimity’ (Lady, p. 53). However, his wife 

Constance notes his convalescence ‘is only an appearance’ (Lady, p. 53). Rather, the 

wound ‘had been so deep as to be numb’ and ‘the bruise of the too‐great shock’ re‐

emerges, ‘gradually spreading in his affective self’ (Lady, p. 53). The wound thus renders 

him emotionally paralysed: ‘he had been so much hurt that something inside of him 

perished, some of his feelings had gone. There was a blank of insentience’ (Lady, p. 6). 

This devastation of Clifford’s affective self is central to the novel’s trajectory: his 

incapacity to sympathise with others intensifies the gulf between Clifford and his wife; 

                                                            

134 Schneider, p. 237.  Schneider notes that ‘such criticism tends to ignore the carefully sustained tone of 
the novel, a tone arising […] from the sense of the terrible psychic wound inflicted by the World War[.]’ 
135 Hilary Simpson, D.H. Lawrence and Feminism (London: Croom Helm, 1982), p. 140.   



 

64 

this estrangement impels Constance, or Connie, to seek emotional fulfilment elsewhere, 

firstly in the disastrous affair with the playwright, Michaelis, and later with the 

gamekeeper, Oliver Mellors. 

Clifford’s trauma can be illuminated by drawing a parallel with Nietzsche’s notions of 

Apollo and Dionysus, first outlined in The Birth of Tragedy. Recalling that Apollo 

represents the individuated self’s coherent boundaries, the experience of extreme pain 

can be related to the Dionysian, an excessive force that overwhelms or ruptures these 

boundaries of selfhood. Accordingly, the experience of acute suffering signals an 

annihilation of self‐definition that evokes the Dionysian awareness that everything that 

‘comes into being must be prepared to face a sorrowful end’ (BT, p. 80). In terms of the 

novel, Lawrence stresses that Clifford ‘was haunted by anxiety and a sense of dangerous 

impending void’ (Lady, p. 145). His trauma has induced an encounter with life’s 

senselessness, with what Nietzsche refers to as the ‘horror vacui’, the fear of nothingness 

(OGM, p. 72). In Nietzsche’s account of tragic art this Dionysian disclosure of life’s 

inherent senselessness entails the attendant threat of a suicidal, depressive loss of will.136 

Lawrence marks his depiction of  Clifford’s anxiety, of his haunting fear of annihilation, by 

noting that there is an accompanying depressive, nihilistic fatigue: ‘[a] terrible hollow 

seemed to menace him somewhere, somehow, a void, and into this void his energy would 

collapse. Energyless, he felt at times he was dead, really dead’ (Lady, p. 145). 

Significantly, in Nietzsche’s account of ancient tragic experience, the Greeks were able to 

invoke Apollonian illusion to counter the nauseating horror of the Dionysian insights. 

However, Clifford’s loss of energy, or will, suggests an incapacity to perform a 

correspondent recuperative gesture to resist the disintegrative force of the Dionysian. 

The following passage gestures that the excessive force of the trauma to which Clifford is 

subject impacts his capacity to function as a coherent subject able to constitute an 

ordered, meaningful life through language that permits him to reflexively experience 

himself as an agent:  

When Clifford was roused, he could still talk brilliantly and, as it were, command the 

future. […] But the day after, all the brilliant words seemed like dead leaves, crumpling 

up and turning to powder, meaning really nothing, blown away on any gust of wind. The 

                                                            

136 See p. 30 of this thesis and the discussion of BT, p. 39. 



 

65 

 

words were not the leafy words of an effective life, young with energy and belonging to 

the tree. They were the hosts of fallen leaves of a life that is ineffectual. (Lady, p. 53) 

Lawrence’s depiction of Clifford’s nihilistic state in terms of a disjunction between 

language and action recalls Mark Warren’s analysis of Nietzsche’s notion of nihilism 

which, Warren holds, entails a discrepancy between interpretation and experience: 

The fundamental structural contradiction in nihilism, then, is between humans as 

sensuous, worldly beings who suffer, feel, and act, and humans as conscious, cultural 

beings who constantly interpret and evaluate the world and themselves. Individuals lose 

their orientation and become nihilistic when they cannot fit experience and 

interpretation together to form a ‘will’ to act: that is, when they fail to organize their 

powers of agency.137 

In line with this analysis, Clifford evinces a disconnect ‘between experiential and 

interpretive conditions of acting’ due to his experience of extreme suffering.138 There is a 

consequent evacuation of the significance of existent discourse as the self is unable to 

interpretatively appropriate its suffering, to give form, order and meaning to its 

experience. The existent interpretative framework constituted to secure, and reflect, the 

subject’s sense of agency therefore appears at odds with empirical existence. 

The novel repeatedly insists upon an emptying of meanings and values and ties this to the 

experience of overwhelming or senseless suffering. Connie’s brief and ultimately 

devastating affair with Michaelis may be alluded to to illustrate this point. For example, 

what is telling from Connie’s perspective with regards to Michaelis’ cruel rejection of her 

following intercourse was that it was ‘particularly unexpected’ as ‘she felt so innocent’ 

(Lady, p. 58). It constitutes an act of ‘incomprehensible brutality’ and is described as ‘one 

of the crucial blows of Connie’s life’ (Lady, p. 58). In other words, Connie is unable to 

rationally appropriate ‘this unexpected piece of brutality’ because it renders a dislocation 

between experience and significance (Lady, p. 58). Echoing Warren’s analysis of nihilism 

as arising from ‘disjunctions between experiential and interpretive conditions of acting’, 

Connie consequently ruminates upon the inadequacy of existent meanings and ideals:  

                                                            

137 Warren, p. 16. 
138 Ibid. p. 18. 



 

66 

All the great words, it seemed to Connie, were cancelled for her generation: love, joy, 

happiness, home, mother, father, husband, all these great, dynamic words were half 

dead now, and dying from day to day. […] As for sex, the last of the great words, it was 

just a cocktail term for an excitement that bucked you up for a while, then left you more 

raggy than ever. (Lady, p. 65) 

Connie’s thoughts evoke Nietzsche’s description of nihilism in terms of a disillusionment 

with existent ideals: ‘[n]ow everything is false through and through, mere “words”, 

chaotic, weak, or extravagant’ (WTP, p. 20). In a famous passage Nietzsche captures the 

disenchantment with those ideals that had hitherto governed and directed human willing: 

‘[w]hat does nihilism mean? That the highest values devaluate themselves’ (WTP, p. 9). As 

Connie implies here, and what is evident in her subsequent demise that is the focus of the 

first half of the novel, is that this disillusionment engenders a depressive loss of energy, or 

will.  

A central theme of the novel is its depiction of the depths of passive nihilism to which 

the protagonists succumb as existent meanings lose their power. The emblematic 

Chatterley relationship is governed by recourse to obsolete, ‘ineffectual’ words, or 

empty signifiers: ‘[t]he only reality was nothingness, and over it a hypocrisy of words’ 

(Lady, p. 53). For Clifford and Connie’s ‘integrated life’, dominated by words, ‘became 

utterly blank and nothing’ (Lady, p. 53). Focalising through Connie, Lawrence 

registers the negative, exhaustive impact of adherence to a reified or ossified 

discourse: ‘[h]ow she hated words, always coming between her and life: they did the 

ravishing, if anything did: ready‐made words and phrases, sucking all the life‐sap out 

of living things’ (Lady, p. 96). For Connie, the existent discourse is not only redundant, 

but it also impoverishes one’s relation to the world: the privileging of the abstract, of 

words and interpretations divorced from fluid, lived experience signals a 

correspondent diminution of corporeal existence.  

This experience of passive nihilism permeates the culture at large. In a letter to Connie, 

Mellors conveys that the men in the north of England are ‘very apathetic. […] There’s no 

sort of conviction about anything, except that it’s all a muddle and a hole. […] The men 

are limp, they feel a doom somewhere, and they  go about as if there was nothing to be 

done’ (Lady, p. 311). In Nietzsche’s apprehension of nihilism, the absence of a meaning or 

goal is attended by the depressive loss of a pathos of agency. As I noted in the 



 

67 

 

introductory chapter, Nietzsche considers humans to be future‐orientated creatures. He 

thus repeatedly emphasizes the import of having a goal throughout his work: in the 

Genealogy, for instance, he claims: ‘a basic fact of human will, its horror vacui; it needs an 

aim [goal]’ (OGM, p. 72). As he similarly notes in The Will to Power, what is key to positing 

a goal is that it allows something ‘to be achieved through the process’: possessing a goal 

allows one to constitute oneself as an agent (WTP, p. 12).  

What is more, Lawrence’s depiction of the purposeless, general populace echoes 

Nietzsche’s character type of the ‘Ultimate’ or ‘Last Man’, the figure that the philosopher 

repeatedly demonizes. Perhaps this type is most memorably described in Thus Spoke 

Zarathustra where the thinker uses this symbol to capture the state of comfortable 

mediocrity he discerns to be characterising modernity (TSZ, p. 46). Lawrence similarly 

portrays the working classes, and, indeed, the social elite, to be motivated by the pursuit 

of pleasure and an aversion to suffering. For instance, informing Connie that nothing can 

‘make’ the workers ‘serious’, that physical activities and sports such as football are 

considered ‘too much like hard work’ (Lady, p. 108), Mrs Bolton surmises that ‘all the lads 

want is just money to enjoy themselves, and the girls the same’ (Lady, p. 109). The 

connection of the pursuit of pleasure to a lack of meaning is shared in later passages. For 

example, as Connie travels to Venice and encounters travellers and holiday‐makers she 

complains of ‘too much enjoyment’ and ponders: ‘[w]hat did people mean, with their 

simply determined enjoying of themselves?’ (Lady, p. 266). Connie’s observation, 

suggesting the pointlessness of the pleasure‐seeking surrounding her, echoes Nietzsche’s 

identification of hedonism with nihilism. That is, one dimension of Nietzsche’s critique of 

modernity is that, in broad terms, he considers pessimism, the judgement of a ‘ 

“preponderance of suffering over pleasure” or the opposite (hedonism)’ as ‘already 

signposts to nihilism’: ‘[f]or in both of these cases no ultimate meaning is posited except 

the appearance of pleasure or displeasure’ (WTP, p. 23). The pursuit of happiness merely 

signals an absence of a goal, or incapacity to constitute one.  

Connie’s lament also suggests a more poignant motivation underpinning the ubiquitous 

pursuit of pleasure. Discerning that pleasure ‘was a complete narcotic’, she observes, 

‘[a]nd that was what they all wanted, a drug: the slow water, a drug; the sun, a drug; jazz, 

a drug; cigarettes, cocktails, ices, vermouth. To be drugged! Enjoyment! Enjoyment! 



 

68 

(Lady, p. 270). Connie’s use of the term ‘narcotic’ implies that the pleasure‐seeking 

primarily serves to palliate pain. This corroborates her earlier observation on the ‘bruised’ 

populace, the colliers who are consumed by an emotional‐psychic wound deriving 

specifically from the war: ‘the vast black clot of bruised blood, deep inside their souls and 

bodies’, she thinks, will take generations to ‘dissolve’ (Lady, p. 53). She also perceives that 

the traumatized populace ‘would need a new hope’, or a new cognitive orientation, in 

order to redeem their suffering and restore a sense of agency: for the colliers’ prospective 

strike was ‘not a manifestation of energy’ but only the indignation of senseless suffering 

‘slowly rising and creating the great ache of unrest’ (Lady, p. 53).  

Furthermore, Connie’s perceptions of the colliers, signalling that the pursuit of pleasure 

serves to anaesthetize extreme pain, evokes Nietzsche’s claim that Christianity contains 

‘so much to refresh, soothe and narcotize’ deep suffering and depression (OGM, p. 101). 

In the Genealogy in particular, he elaborates upon this analgesic role by asserting that the 

ascetic ideal provides a number of palliative techniques that aim to distract the sufferer, 

or to effectively repress ‘dull, crippling, long‐drawn‐out pain’ (OGM, p. 107) in practices 

that seek to achieve a state ‘akin’ to ‘hibernation’ (OGM, pp. 102‐3). In effect, by 

preventing the sufferer ‘coming to consciousness’, the ascetic ideal perpetrates a 

wholescale denial of embodied being. For, in acting as a ‘narcotic against pain of any 

kind’, these techniques seek to remove the sufferer from desire, from striving, from 

affective‐erotic being (OGM, p. 99). As Nietzsche observes: ‘[i]f possible, absolutely no 

more wanting, no wishing; everything which arouses the emotions and “blood” must be 

avoided’ (OGM, pp. 102‐3). There is a corresponding evaluative position accompanying 

these practices: 

the hypnotic feeling of nothingness, the tranquillity of deepest sleep, in short, absence 

of suffering‐ this may counted as the highest good, the value of values, by the suffering 

and by those who are deeply depressed, it has to be valued positively by them and 

found to be the positive itself. (OGM, p. 104) 

According to Nietzsche, the ascetic ideal, then, entails a systematic repression of pain, 

and thus of embodiment. Insofar as it operates to prevent contact with the Dionysian 

excesses of earthly, bodily existence and suffering, it appears to be a particularly 

heightened form of Apollonian illusion. Lady Chatterley’s Lover explores the 

consequences of repressing such ‘tormenting, secret pain which is becoming unbearable’, 



 

69 

 

and the effective denial of Dionysian embodiment that such an approach to suffering 

involves (OGM, p. 99). The novel offers a complex picture. For while it gestures towards 

the need to confront, rather than repress, such suffering, for this offers the potential for 

affirmation and flourishing, it also suggests that such encounters with overwhelming 

suffering may induce a nihilistic ressentiment. I shall pick up this point below, but firstly 

wish to examine the nihilistic consequences of this repression of pain and hence of the 

negation of embodiment. 

The Self‐Preservative Economy  

Clifford, like the workers, seeks to deny full consciousness of his trauma. As mentioned 

above, on returning from the war he had resumed habitual life and ‘seemed to forget’ his 

paralysis. Yet this characteristic strategy of repression engenders a state of dissonance. 

This is evident, for instance, with regard to Clifford’s conscious suppression of the 

knowledge of Connie’s affair with the gamekeeper. On disclosure of the relationship the 

narrator conveys that, ‘[i]nwardly he had known for a long time she was leaving him. But 

he had absolutely refused any outward admission of it’ (Lady, p. 300). Clifford’s 

perspectival interpretation is marked by an extreme disconnect from empirical actuality: 

for ‘he knew’ about the affair, ‘and all the time tried to kid himself it wasn’t so’ (Lady, p. 

301). He thus ‘felt the devil twisting his tail, and pretended it was the angels smiling on 

him’ (Lady, p. 301). Such a highly illusory perspective, severed from, and shielding oneself 

from, life’s unpalatable elements, evokes Nietzsche’s portrait of the ‘theoretical man’ 

who denies cognizance of the Dionysian in The Birth of Tragedy: 

the theoretical man, alarmed and dissatisfied at his own consequences, no longer dares 

entrust himself to the terrible icy current of existence: he runs timidly up and down the 

bank. So thoroughly has he been pampered by his optimistic views that he no longer 

wants to have anything whole, with all of nature's cruelty attaching to it. (BT, p. 113)  

Lawrence’s narrator conveys that such a deceptive, restrictive perspective is inherently 

fragile and subject to radical disturbance: for the revelation of Connie’s affair ‘came as 

the most terrible blow and shock’ to Clifford (Lady, p. 300). The narrator emphasises that 

Clifford’s false optimism leaves the aristocrat more vulnerable when he is compelled to 

confront the discrepancy between his interpretative perspective and empirical 



 

70 

experience: ‘[t]his state of falsity had now brought on that crisis of falsity and dislocation, 

hysteria, which is a form of insanity’ (Lady, p. 301). Such a sense of disconnect induces a 

state of nihilism. 

Furthermore, Clifford’s repression of this negative knowledge of Connie’s affair evokes 

Nietzsche’s entry on the self’s appropriative or its ‘digestive’ capacity, alluded to in the 

previous chapter.139 According to this entry from Beyond Good and Evil, Nietzsche claims 

that the expansive, appropriating self incorporates knowledge of the other and the world 

by synthesising the contradictory and domesticating the unfamiliar. Prior to the 

devastating disclosure of the affair, Clifford has apparent mastery of Connie within his 

stable, coherent, and familiar perspective and world: ‘[h]e was used to her. She was as it 

were embedded in his will’ (Lady, pp. 306‐7). In order to retain this mastery and 

interpretative security, however, Clifford evinces the limits of his ‘digestive’ ability. For 

resembling Nietzsche’s description of the self’s antithetical, restrictive drive within the 

same passage, Clifford exemplifies the ‘acceptance and approval of ignorance’ with 

regards the foreign, the contradictory, or the disturbing: that is, the knowledge of the 

affair (BGE, p. 161). Indeed, Clifford’s chief complaint towards his wife is that this news 

has shattered his familiar, routine world, destroying ‘the fabric of his daily existence’ 

(Lady, pp. 306‐7). Clifford’s active rejection of consciousness of the affair thus marks what 

Nietzsche would call Clifford’s ‘defensive posture’, signalling the limits of his ability to 

emotionally and cognitively assimilate this refractory experience (BGE, p. 161). 

Indeed, the term ‘defensive posture’ could be applied to sum up Clifford’s character more 

generally. This defensiveness primarily takes the form of a pathological, narcissistic self‐

enclosure that is characterised by a withdrawal from painful relations with others. On the 

one hand, Clifford’s self‐enclosure can be seen as a protective, self‐preservative recoil 

following the previous violation of his selfhood: having had the coherence and continuity 

of his being ruptured by his war injury, his withdrawal marks the closure of the self’s 

boundaries in relation to the perfidious outside world. Clifford’s self‐prudential strategy is 

tropistically represented by his treatment of Wragby Wood: he wanted to ‘protect’ the 

wood, to have the ‘place inviolate, shut off from the world’, as it had been denuded to 

contribute to the war effort (Lady, p. 45). However, on the other hand, his desire for 

                                                            

139 See Beyond Good and Evil, p. 160; I discussed this entry in ‘The Digestive Subject’ section of chapter one. 
See pp. 34‐5. 



 

71 

 

impervious self‐containment predates the war and this can be tied primarily to his sense 

of emotional vulnerability, of what Morag Shiach calls Clifford’s ‘precarious sense of 

self’.140 The novel repeatedly emphasises his fragility, noting that ‘he was, in some 

paralyzing way, conscious of his own defencelessness’ (Lady, p. 10). Consequently, Connie 

observes that he is ‘tight’ and ‘scared of life’ (Lady, p. 72), and the narrator notes that 

‘through the close bond of family defence […] nothing really touched him’ (Lady, p. 17). 

Lawrence appeals to Nietzsche’s idiom of preservation and squandering in his first critical 

work, his Study of Thomas Hardy (1914), an essay which was originally called Le Gai 

Savoir. Here Lawrence broadly follows Nietzsche’s contestation of the Darwinian 

argument that the cardinal drive of organic life is that of self‐preservation. That is, just as 

Nietzsche argues that ‘[t]he wish to preserve oneself is a sign of distress’ (GS, p. 207), 

Lawrence challenges what he assumes to be the dominant interpretative orientation of 

modernity: ‘[w]e always hold that life is the great struggle for self‐preservation; that this 

struggle for the means of life is the essence and whole of life. As if it would be anything so 

futile, so ingestive.’141 What is more, according to Lawrence, this prudential impulse will 

be intensified by the suffering experienced in the war:  

And we must be prepared to fight, after the war, a renewed rage of activity for greater 

self‐preservation, a renewed outcry for a stronger bushel to shelter our light. We must 

also undertake the incubus of crippled souls that will come home.142 

In my view, Clifford can be seen to embody the ‘renewed rage’ for ‘greater self‐

preservation’.143 And just as Nietzsche sees physiological, affective decay tied to the 

ascetic ideal and its self‐preservative drive, Lawrence follows suit in his portrayal of 

Clifford. Indeed, Lawrence’s characterisation of Clifford as exemplifying this heightened 

                                                            

140 Morag Shiach, 'Work and Selfhood in Lady Chatterley's Lover', in The Cambridge Companion to D. H. 
Lawrence, ed. by Anne Fernihough (Cambridge: Cambridge University Press, 2001), pp. 87‐102 (p. 92). 
141 D. H. Lawrence, Phoenix: The Posthumous Papers of D.H. Lawrence, Edited by Edward D. Mcdonald 
(London: Heinemann, repr. 1961), p. 404. 
142 Ibid. p. 407. 
143 For Lawrence’s continued preoccupation with the theme of self‐preservation see, for instance, the poem 
‘Self‐Protection’ in D. H. Lawrence, The Complete Poems of D.H. Lawrence, Edited by Vivian De Sola Pinto 
and Warren Roberts (London: Heinemann, 1972), p. 532. Here Lawrence argues: ‘To make self‐preservation 
and self‐protection the first law of| existence| is about as scientific as making suicide the first law of 
existence,|and amounts to very much the same thing.’ 



 

72 

prudential posture echoes Nietzsche’s claim that ‘the ascetic ideal springs from the 

protective and healing instincts of a degenerating life which uses every means to maintain 

itself and struggles for its existence’ (OGM, p. 93). For, together with Nietzsche’s 

‘theoretical man’, Clifford resembles the  two character types that Nietzsche identifies 

with the reactive values of the ascetic ideal in the Genealogy, namely the ascetic priest 

and the slave. This is firstly apparent in the aristocrat’s assumption of a metaphysical or 

ascetic perspective. Such a perspective, Nietzsche complains, is rooted in a desire to 

transcend the body, and hence life: insofar as ‘life counts as a bridge to that other 

existence’, this perspective amounts to a devaluation of this worldly‐existence (OGM, p. 

90).144 Clifford explicitly espouses such views: embodied being, he informs Connie, is ‘an 

encumbrance’ (Lady, p. 244); in further contradistinction to Nietzsche’s privileging of 

bodily consciousness, Clifford argues that God is ‘slowly eliminating the guts and 

alimentary system from the human being, to evolve a higher, more spiritual being’ (Lady, 

p. 245). In other words, Clifford evinces what Nietzsche refers to as a ‘hatred of the 

human, and even more of the animalistic, even more of the material’ (OGM, p. 127).  

The aristocrat Lady Bennerley corroborates Clifford’s opinions. She is more explicit in 

attributing human suffering to embodied being and likewise considers scientific progress 

to signal a departure from afflicted corporeality: 

‘So long as you can forget your body you are happy,’ said Lady Bennerley. ‘And the 

moment you begin to be aware of your body, you are wretched. So, if civilization is any 

good, it has to help us to forget our bodies, and then time passes happily without our 

knowing it.’ (Lady, p. 78) 

This endorsement of hedonistic principles, in which pleasure or happiness is viewed as 

the highest good, holds scientific methodology as the instrument towards attaining the 

transcendental. Following Nietzsche in aligning science with the ascetic ideal, 145 

Lawrence presents Clifford ‘reading one of the latest scientific‐religious books’ as he ‘was 

                                                            

144 See also, for example, Nietzsche’s condemnation of the Christian dual world view in BT, p. 8.: ‘Hatred of 
the “world”, the condemnation of the emotions, the fear of beauty and sensuality, a transcendental world 
invented the better to slander this one, basically a yearning for non‐existence, for repose until the “sabbath 
of Sabbaths”.’ 
145 See, for example, OGM, p. 121 : ‘science rests on the same base as the ascetic ideal: the precondition of 
both the one and the other is a certain impoverishment of life, ‐ the emotions cooled, the tempo slackened, 
dialectics in place of instinct’.; and OGM, p. 126.: science is ‘one of the ideal’s last phases of development, 
one of its final forms and inherent logical conclusions’. 



 

73 

 

egocentrically concerned with the future of his own ego’ (Lady, p. 243). Suggesting the 

proximity of science to religious salvific discourse, Clifford turns to such literature to  

avert the terrifying encounters with the void at the core of being and hence 

contemplation of the self’s absolute expenditure.  

Lawrence depicts the aristocrat in terms strikingly close to Nietzsche’s figure of the 

ascetic priest. Doing so, Lawrence emphasises the perversity of Clifford’s denial of erotic‐

affective being. Nietzsche, for instance, claims that the ‘ascetic life is a self‐contradiction,’ 

and excoriates the ascetic desire ‘to be master’ over ‘life itself and its deepest, strongest, 

most profound conditions’ (OGM, p. 91). That is, for Nietzsche, the ascetic drive for 

mastery over suffering itself entails a denial of erotic‐passional being. Lawrence’s narrator 

similarly asserts that Clifford is ‘triumphing over life in spite of life’ before employing an 

aphorism that reverberates with Nietzschean echoes: ‘[w]ho knoweth the mysteries of 

the will‐for it can triumph even against the angels’ (Lady, pp. 145‐6). Through this 

connection with Nietzsche’s priest, Lawrence makes it clear that Clifford also connives at 

his own emotional deadness in his ascetic pursuit of transcendence. Clifford’s paralysis is 

not solely due to his war injuries.  

Clifford’s defensive self‐enclosure evokes another dimension of Nietzsche’s analysis of the 

ascetic ideal: namely, that slave morality ‘says “no” on principle to everything that is 

“outside”, “other”, “non‐self” ’ (OGM, p. 21). For, as Connie discerns, Clifford’s isolation, 

his need to be ‘shut in’ and ‘cut off’ from the industrial midlands, is related to his fear of, 

and attendant negation of, the other: ‘[h]e was in some way afraid’ of the miners, ‘his 

own men;  but he saw them as objects rather than men, parts of the pit rather than parts 

of life, crude raw phenomena rather than human beings along with him’ (Lady, p. 17). 

Clifford’s reification of the workers derives from his prudential, self‐protective posture. 

According to Scott Sanders, Clifford is ‘locked within the fortress of his ego’, maintaining 

the ‘illusion of the isolated ego, self‐sufficient and all‐powerful’.146 Consequently, Clifford 

                                                            

146 Scott R. Sanders, 'Lady Chatterley's Loving and the Annihilation Impulse', in D. H. Lawrence's 'Lady': A 
New Look at Lady Chatterley's Lover, ed. by Michael Squires and Dennis Jackson (Athens: University of 
Georgia Press, 1985), pp. 1‐16 (p. 3). 



 

74 

‘regards the rest of the cosmos as the infringement of his bloated self’.147 This ‘illusion of 

separation’, or contrived distance between self and the other, is thus directly related to 

his fear of ‘infringement’.148 He correspondingly fosters distant and hierarchical, 

instrumental relationships. As Sanders puts it, ‘the attitude of domination presupposes a 

master and something else to be mastered’.149 

Jeff Wallace similarly notes in his discussion of Lawrence’s critique of instrumental reason 

that the domination of the other forecloses the possibility of fluid, porous relations 

between the self and the other. Suggesting a defensiveness at the heart of this economy, 

Wallace argues that ‘[t]he promise of domination’ must keep ‘a safe distance between 

subject and object’.150 The self ‘must remain non‐dialectical’, preventing an ‘intimate 

relationship with the other’.151 And it is in these terms of rigid, closed dichotomies of self 

and other that Lawrence examines the denial of emotional and physical intimacy in 

Clifford’s relationship with Connie: for ‘they were so utterly out of touch’; ‘he never 

touched her. He never even took her hand and held it kindly’ (Lady, p. 117). 

Give and Take   

Connie’s relationship with Clifford is characterised by ascetic self‐denial. The couple are 

contained within fixed, Apollonian boundaries of separate identity that preclude intimacy.  

However, while Connie is largely a victim of Clifford’s paralysis and emotional deadness, 

the novel suggests that she is also complicit in her own self‐abnegation. For instance, 

prior to meeting Clifford, the youthful Connie shares a similar ascetic demotion of the 

physical: her ‘whole dignity and meaning in life consisted in the achievement of an 

absolute, a perfect, a pure and noble freedom’ (Lady, p. 7). Desiring to extricate herself 

from embodied and socially embedded being, her early goal is to ‘shake off the old and 

sordid connexions and subjections’ (Lady, p. 7). The erotic is one such ‘sordid connexion’, 

for sex is considered merely ‘a sort of primitive reversion and a bit of an anti‐climax’ 

(Lady, p. 7). 

                                                            

147 Ibid. p. 5. 
148 Ibid. p. 4. 
149 Ibid. 
150 Jeff Wallace, D.H. Lawrence, Science and the Posthuman (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2005), p. 237. 
151 Ibid. 



 

75 

 

The drive for a spiritually pure, transcendental, or cerebral existence is unsustainable, 

however: while Connie is originally attracted to Clifford’s intellectual superiority, over 

time ‘the mental excitement had worn itself out and collapsed’ (Lady, p. 101). Therefore, 

‘[a]s the years drew on it was the fear of nothingness in her life that affected her. 

Clifford’s mental life and hers gradually began to feel like nothingness’ (Lady, p. 53). 

Principally due to the absence of emotional‐erotic intimacy, she becomes aware of a 

‘growing restlessness’ and a vague feeling that ‘she was going to pieces in some way’ 

(Lady, p. 22).  

One of the chief purposes of the novel is to present the practical nihilistic consequences 

of the ascetic denial of erotic, embodied being. With regards to Lawrence’s portrayal of 

Connie in this respect, her physiological demise conveys the impact of the couple’s 

characteristic neglect of the corporeal. For instance, Connie observes that, ‘[h]er body 

was going meaningless,’ that it was ‘[o]ld through neglect and denial’ (Lady, p. 73). 

Attending this awareness of her decline ‘she began to be afraid’ of her own finitude. And, 

echoing Clifford’s fear of the ‘horror vacui’, Connie’s further contemplation of her own 

dissolution terrorizes her, inducing a paralysing loss of agency : perceiving the world to be 

permeated by ‘hopeless inertia’, she becomes ‘immensely depressed and hopeless’ (Lady, 

p. 73); she consequently feels that ‘[t]he days seemed to grind by, with curious 

painfulness, yet nothing happened’ (Lady, p. 79). 

The doctor’s diagnosis of Connie’s deterioration is significant: referring to her loss of 

‘vitality’, he warns her that she is ‘spending’ her life ‘without renewing it’ (Lady, p. 81). In 

other words, the doctor’s analysis of her degenerative condition, induced by her selfless 

care of Clifford, anticipates her own future perception of the modern condition: ‘weary, 

worn‐out for lack of a little tenderness, given and taken’ (Lady, p. 266). What is more, for 

Connie this absence of a vital exchange of sympathy in the relationship brings about a 

bitter, ‘cold indignation against Clifford, and his writing and his talk’ (Lady, p. 73). 

Briefly turning to Lawrence’s near contemporaneous essay ‘We Need One Another’ 

(1929), in which Lawrence similarly articulates subjectivity as porous and fluid, can add to 

the apprehension of character interrelations in the novel. Here Lawrence argues that ‘[i]t 

is in the living touch between us and other people, other lives, other phenomena that we 



 

76 

move and have our being’ (emphasis added).152 He describes this ‘living contact’ of ‘give 

and take’ as ‘a quivering and flowing towards someone, something that will receive [an] 

outflow and send back an inflow, so that a circuit is completed’.153 There are a couple of 

things worth noting here. Firstly, it is implicit that there is ultimately a reflexive nature of 

this dynamic encounter with the other: there is a further gain or return to the self, or an 

intensification of selfhood, even as there is some form of self‐expenditure as the self 

‘gives’ to the other. Furthermore, Lawrence stresses that should this ‘circuit’ be 

frustrated, then the individual becomes discordant and vindictive, seeking to hurt 

‘everyone within range’.154 

Lawrence’s emphasis on revenge and its association with frustration or impotence recalls 

Nietzsche’s notion of ressentiment as it is explored in the Genealogy. Moreover, the 

erotic nature of Connie’s frustration evokes Zarathustra’s ‘The Night Song’, where the 

prophet discloses his own rancour at his lonely isolation. Here, finding that ‘[a] gulf stands 

between giving and receiving’, Zarathustra conveys the bitterness arising from an 

unrequited love, of a gift‐giving that is not reciprocated:  

A craving for love is in me […] But I live in my own light; I drink back into myself the 

flames that break out of me. I do not know the joy of the receiver […] A hunger grows 

from out of my beauty: I should like to rob those to whom I give ‐ thus do I hunger after 

wickedness […] Such vengeance does my abundance concoct: such spite wells from my 

solitude. (TSZ, p. 129) 

Connie’s vindictive indignation mirrors what Henry Staten calls Zarathustra’s ‘economy of 

erotic ressentiment’ represented in this song.155 For a deep ‘sense of injustice, of being 

defrauded, had begun to burn in Connie’ against Clifford and the selfless outpouring of 

the substance of herself (Lady, p. 75). And there is an explicit moment of realization 

where Connie seeks to justify her otherwise irredeemable sense of loss: 

A sense of rebellion smouldered in Connie. What was the good of it all? What was the 

good of her sacrifice, her devoting her life to Clifford? What was she serving, after all? A 

cold spirit of vanity, that had no warm contacts. (Lady, p. 75) 

                                                            

152 D. H. Lawrence, 'We Need One Another', in Phoenix: The Posthumous Papers of D. H. Lawrence, ed. by 
Edward D. McDonald (London: Heinemann, 1936), pp. 188‐95 (p. 190). 
153 Ibid. p. 191. 
154 Ibid. 
155 Staten, p. 156. 



 

77 

 

Connie’s sense of ‘deep physical injustice’, and the need to find an explanation for her 

suffering, thus recalls a key claim Nietzsche makes in the Genealogy: ‘[w]hat actually 

arouses indignation over suffering is not the suffering itself, but the senselessness of 

suffering’ (OGM, p. 48). And, just as Nietzsche analyses these overpowering feelings of 

‘indignation’ at unassimilated distress in his account of the slaves’ ressentiment, Lawrence 

focalizes this experience of useless suffering through Connie to observe that, ‘[t]he 

physical sense of injustice is a dangerous feeling, once it is awakened. It must have outlet, 

or it eats away the one in whom it is aroused’ (Lady, p. 75).156 This ‘outlet’, as Nietzsche 

discerns, which allows ‘a release of the emotions’ to provide the ‘greatest attempt at 

relief’, is the identification of a guilty party: 

For every sufferer instinctively looks for a cause of his distress; more exactly, for a 

culprit, even more precisely for a guilty culprit who is receptive to distress,‐ in short, for 

a living being upon whom he can release his emotions, actually or in effigy, on some 

pretext or other. (OGM, p. 99) 

Tellingly, Lawrence stresses the instinctive, emotional power of this ‘physical sense of 

injustice’ consuming Connie. This manifests in her reproach of Clifford. Connie’s attempts 

to rationalize these sentiments, to exculpate Clifford by reflecting that ‘[h]is was the 

greater misfortune’ in which he was ‘part of the general catastrophe’, are overridden by 

the persistent need to attribute culpability: ‘[a]nd yet was he not in a way to blame? This 

lack of warmth, this lack of simple, warm, physical contact, was he not to blame for that?’ 

(Lady, p. 75). Lawrence’s representation of the potency of these vindictive feelings 

suggests the largely imaginary form such sentiments take, and again echoes Nietzsche’s 

analysis of ressentiment in the Genealogy: 

And she realized for the first time what a queer subtle thing hate is. For the first time, 

she had consciously and definitely hated Clifford, with vivid hate: as if he ought to be 

obliterated from the face of the earth. And it was strange, how free and full of life it 

made her feel, to hate him and to admit it fully to herself. (Lady, pp. 199‐200) 

                                                            

156 See Nietzsche’s descriptions of ressentiment in OGM, pp. 98‐99. 



 

78 

By highlighting the sense of liberty and power that such thoughts induce, this elicitation 

of Connie’s relish at the imagined extermination of Clifford surpasses the evocations of 

Mellors’ annihilatory rage. Before examining the protagonists’ respective struggles to 

surmount their grievances and these attendant reactive sentiments in more depth, I shall 

now focus upon the novel’s depiction of the most apparent, even if the most painful and 

risky, means to avert this sense of indignation arising from one’s experience of useless 

expenditure: namely, the establishment of a vital reciprocal contact with the other.  

Commentators have noted Lawrence’s antipathy towards notions of compassion and pity. 

For example, Jae‐Kyung Koh claims that, ‘[t]he central criticism which Lawrence levelled 

at Western Civilization was that, due to its Christian foundations, it had given too high a 

value to ideas of altruism and sympathy.’157 Adam Phillips and Barbara Taylor echo this 

reading of Lawrence’s negative appraisal of sympathy: ‘[a]ll compassion is self‐pity, D.H. 

Lawrence remarked, and this usefully formulates the widespread modern suspicion of 

kindness.’158 According to these critics, Lawrence’s perspective exemplifies what they see 

to be a general proclivity to withhold sympathetic feelings towards others. However, 

having noted that the novel was originally conceived with the title of Tenderness, it is 

pertinent to invoke Mark Spilka’s insightful reading of Lawrence’s oeuvre given that Spilka 

detects a paradigmatic shift with regard to Lawrence’s treatment of sympathy, of feeling 

with others, in his later work. Attributing this to biographical reasons ‐ Lawrence 

overcame his own personal defensiveness deriving, for instance, from an intensely close 

relationship with his ‘devouring’ mother ‐ Spilka claims that this transformation sees 

Lawrence come to embrace the qualities associated with expansive personal emotions, of 

tenderness, warmth and sympathy.159 Nevertheless, close attention to the role of 

compassion in this text reveals a complex portrayal of sympathetic feelings. In order to 

explore the tensions at work here, I shall begin by pointing to the strong parallels with 

Nietzsche’s largely negative analyses of the dynamics of pity. Doing so, I will show that, as 

with Nietzsche, Lawrence’s highly complex portrayal of sympathetic sentiments resonates 

again with the theme of meaningless suffering.  

                                                            

157 Jae‐kyung Koh, D.H. Lawrence and the Great War: The Quest for Cultural Regeneration (Oxford: Peter 
Lang, 2007), p. 16.  
158 Adam Phillips and Babara Taylor, On Kindness (London: Penguin, 2010), p. 7. 
159 Mark Spilka, 'Lawrence's Quarrel with Tenderness', Critical Quarterly, 9 (1967). 



 

79 

 

Nietzsche’s objection to the valorisation of sympathy or pity which he sees at the core of 

Christian morality can be crudely summed up by referring to passage 134 from Daybreak: 

pity ‘increases the amount of suffering in the world’ (D, p. 85). In manifold ways pity, 

Nietzsche argues, merely intensifies suffering for both the sufferer, the recipient of pity, 

and the pitier, the one who identifies with the sufferer. As such, pity, for Nietzsche, is 

‘harmful affect’ that entails ‘losing oneself’ (D, p. 85). 

Lawrence’s novel amply demonstrates the validity of Nietzsche’s analyses of, and 

negative view of, the role of pity. For instance, Connie’s relationship to Clifford can be 

adduced with regard to the ‘harmful affect’ that others’ suffering can have upon the 

pitier. Given, then, that her name Constance evokes a sense of loyalty, that her 

compassionate nature is evident in her youthful participation in social ameliorative 

projects as well as her role in the provision of aid to wounded soldiers, she can be seen to 

be particularly receptive to Clifford’s suffering.160 The narrator thus points out that 

Clifford ‘was a hurt thing. And as such Connie stuck to him passionately’ (Lady, p. 16). 

Furthermore, Clifford’s injuries invoke a conventional sense of duty, as Bell puts it: 

‘[t]here is a sense of compassion, imbued with ethical value, which requires her to 

respond to Clifford in a positive way.’161 However, having already discussed the life‐

denying consequences of the absence of warmth between the couple, Connie’s 

depression is arguably compounded by sympathetically identifying with Clifford’s distress. 

Echoing Nietzsche’s contention that pity is ‘contagious’ and has ‘a depressive effect’, the 

pain that consumes Clifford’s being, rendering him insentient, induces Connie’s own  

depression: as the deep, overwhelming wound ‘spread in him, Connie felt it spread in her. 

An inward dread, an emptiness, an indifference to everything gradually spread in her soul’ 

(Lady, p. 75). This sense of ‘emptiness’ Connie is subject to corroborates Nietzsche’s claim 

that ‘pity is practical nihilism. […] pity persuades to nothingness!’.  

The potentially nihilistic consequence of identifying with others’ pain is again registered 

with Lawrence’s portrayal of Connie’s relation to Michaelis. Here Lawrence conveys that 

                                                            

160 I am indebted to Bell for this point regarding Constance’s name and its significance. Bell, p. 215.  
161 Ibid.  



 

80 

the pitier may be manipulated by the recipient of pity.162 Repeatedly Michaelis is 

described in terms which emphasise his sense of grievance, his nihilistic ‘disillusion’ and 

his vulnerability (Lady, p. 25). Moreover, he actively seeks to impress his suffering upon 

Connie, ‘sending out an appeal that affected’ Connie as ‘an infant crying in the night’ 

(Lady, p. 28). He consequently ‘roused in the woman a wild sort of compassion and 

yearning’ (Lady, p. 31) and ‘she was utterly incapable of resisting’ his ‘awful appeal’ (Lady, 

p. 28). With Connie’s yielding to Michaelis’ ‘appeal’ to her sympathetic sensibility, she 

ignores her better judgement, and her instinctive repulsion of the playwright. These 

instincts are proven correct when Michaelis blames her for their sexual incompatibility, 

bringing about her own nihilistic disillusion.  

A further dynamic of pity presented in the novel, which accords with Nietzsche’s analysis 

of the phenomena, regards its harmful impact upon the recipient of pity. Lawrence’s 

presentation of Clifford’s relation to his carer, Mrs Bolton, highlights the danger of being 

subject to the other’s pity. This is particularly evident when Mrs Bolton consoles Clifford 

when he receives notice of Connie’s affair with Mellors. Here, resolving that Clifford ‘must 

weep’ in order to overcome his hysterical reaction, Mrs Bolton determines to simulate 

identification with Clifford by recollecting her own loss. While this conjuring of past 

wounds itself is exhaustive for the carer, and also suggests an incapacity to really identify 

with the other’s distress, it works to ‘release his self‐pity’: ‘in a contagion of grief’, Clifford 

was soon ‘weeping for himself’ (Lady, p. 302). Moreover, Clifford’s outflow of grief is 

described as ‘sheer relaxation on his part, letting go all his manhood, and sinking back to 

a childish position that was really perverse’ (Lady, p. 303). There is a corresponding shift 

in power relations between the couple: as he yields ‘absolutely’, Mrs Bolton becomes ‘the 

Magna Mater, full of power and potency, having the great blond child‐man under her will 

and her stroke entirely’ (Lady, p. 303). Clifford’s surrender, in shared suffering, marks an 

extreme loss of autarkic selfhood which the narrator disparages as ‘[t]he wallowing in 

private emotion, the utter abasement of his manly self’ (Lady, p. 304). Furthermore, Mrs 

Bolton’s domination recalls Nietzsche’s view on pity as a mode of conquest, or the 

appropriation of others in distress: 

                                                            

162 Or as Nietzsche puts it in one passage, ‘[c]ompassion is essentially […] a pleasant stirring of the drive to 
appropriate at the sight of the weaker’ (GS, p. 116 ).  



 

81 

 

When we see someone suffering, we like to use this opportunity to take possession of 

him; that is for example what those who become his benefactors and those who have 

compassion for him do, and they call the lust for new possessions that is awakened in 

them ‘love’; and their delight is like that aroused by the prospect of a new conquest. 

(GS, p. 40)  

This continuity between love and pity in Nietzsche’s thinking, and his somewhat defensive 

resistance to these twinned forms of emotional vulnerability, is noted by Staten: ‘[l]ike 

pity, love is a permeability of the boundary of individuation or a pouring‐out of the 

substance of the self’.163 From this perspective, pity and love thus both signal a 

heightened fragility with the potential loss of autonomous selfhood to the other. The 

Clifford‐Mrs Bolton relationship is repeatedly depicted in these terms of appropriative 

‘love’, suggesting this point of continuity with Nietzsche’s negative appraisal of pity. For, 

particularly in the role of Clifford’s carer, Mrs Bolton’s love for her patient and 

subsequent domination of Clifford strongly resonates with Nietzsche’s analysis of the 

‘egoism of love’: ‘submission, making oneself indispensable and useful to those in power; 

love, as a secret path to the heart of the more powerful ‐ so as to dominate him’ (WTP, 

pp. 164‐5). Lawrence, then, follows Nietzsche in undermining notions of pure selflessness 

associated with love and pity according to romantic ideals and conventional morality: 

while Mrs Bolton ‘thought she was utterly subservient and living for others’, in actuality 

according to the narrator, ‘[g]radually, with infinite softness, almost with love, she was 

getting him by the throat, and he was yielding to her’ (Lady, p. 102). Mrs Bolton’s 

apparent position of selfless subordination, marked by her early deference and 

compliance, is contrasted with an increasingly perfidious possession of the other.  

In light of this threat to autarkic selfhood presented by love and pity as it is depicted in 

this pathological relationship, one can apprehend the posture assumed by the novel’s 

social elites: like the Chatterleys, the Wragby intellects are ‘all inwardly hard and 

separate’ (Lady, p. 75), maintaining the Apollonian ‘boundaries of the individual’ (BT, p. 

26). Furthermore, what Lawrence stresses in his depiction of the cerebral coterie is their 

excessive recourse to a calculative rationality that precludes any form of sympathetic 

                                                            

163 Staten, p. 155. 



 

82 

identification with the other. Like Clifford, they, too, exemplify the posture of the 

Alexandrian or theoretical man who dare not glimpse the Dionysian. For example, the 

writer Hammond considers that the other’s suffering is a ‘concern only the person 

concerned, and, like going to the privy, [has] no interest for anyone else’ (Lady, p. 34). He 

thus espouses disengagement from ‘the matters of ordinary life’, which are ‘all utterly 

senseless and pointless’ (Lady, p. 34). While my previous analysis of Connie’s 

identification with Clifford’s trauma would seem to corroborate such a view given that I 

pointed to the limits of such deep sympathy and the resultant pathos of nihilism that 

Connie experiences, it would be mistaken to see the novel gesture towards such an 

antithetical defensive posture. For, as I pointed out above, the novel makes it clear that 

such a prudential position, characterised by rational mastery and fearful detachment, 

ultimately leads to barren sterility. Indeed, Lawrence’s portrayal of the intellectual elites 

brings to mind the philosopher Martha Nussbaum’s analysis of Stoicism. According to 

Nussbaum, the Stoic argument for self‐command appeals to ‘images of softness and 

hardness to contrast vulnerability to external conditions with the dignified absence of 

such vulnerability’.164 What is more, she claims that, ‘[t]he Stoic looks like a fearful 

person, a person who is determined to seal himself off from the risk’ involved in 

‘attachments that can go wrong and cause deep pain.’165 That is, at the core of the 

defensive position is a desire to avert any encounter of senseless suffering, of 

relationships that may entail self‐loss. It is thus through the  novel’s exemplary 

relationship between Connie and Mellors that Lawrence presents a counter to the 

prevalent self‐preservative impulse that dominates the world of the novel. Yet, even with 

Lawrence’s desire to present an affirmation of one’s vulnerability and the ‘deep pain’ that 

the intimate relationship entails, there remains the pull of an Apollonian mode of 

separate, individuated existence. 

Love and Death  

As the novel’s protagonists embark on their affair, they, too, are presented to be in states 

of recoil and withdrawal from the painful contact with the other. Again, their shoring up 

of the self’s boundaries is tied to their respective experiences of past suffering. Mellors, 

                                                            

164 Nussbaum, p. 146. 
165 Ibid. pp. 159‐60. 



 

83 

 

for instance, ‘[e]specially […] did not want to come into contact with a woman again. He 

feared it; for he had a big wound from old contacts’ (Lady, p. 92). And, prefiguring the 

great disturbance to self‐contained identity that the erotic encounter holds, the initial 

contact between the couple is primarily depicted in terms of a violent intrusion of the 

other upon the self.166 Moreover, Lawrence stresses the involuntary, embodied nature of 

the sympathetic feelings that instigate the affair. The description of Mellors’ response to 

Connie’s depression evokes both his loss of rational self‐possession and the proximity of, 

or entwinement of, these tender feelings with the erotic: Mellors perceives ‘something so 

mute and forlorn in her, compassion flamed in his bowels for her’; he is rendered 

‘powerless’ and, ‘[w]ithout knowing’, his ‘helplessly desirous hand’ performs a ‘[b]lind 

instinctive caress’; the ‘flame’ at the ‘back of his loins’ intensifies as he reaches out to her 

in sympathy (Lady, p. 120). The erotic encounter is thus depicted as an extension of, or 

intensification of, compassionate feeling. This is clearly evident, for instance, in a later 

passage: ‘[a]nd he went into her softly, feeling the stream of tenderness flowing in 

release from his bowels to hers, the bowels of compassion kindled between them’ (Lady, 

p. 290). 

In portraying the loss of rational self‐possession in the erotic‐sympathetic relation, 

Lawrence echoes Nietzsche in identifying the ecstatic Dionysian experience with the 

erotic. For instance, in The Birth of Tragedy Nietzsche claims that ‘the nature of the 

Dionysiac’ refers to ‘the blissful ecstasy which, prompted by the same fragmentation of 

the principium individuationis, rises up from man’s innermost core’ (BT, p. 40). The 

Dionysian, which is ‘most immediately understandable to us in the analogy of 

intoxication’ according to the thinker, thus also represents the internal libidinous urges 

that overwhelm and annihilate personal self‐identity. This is suggested throughout the 

text: cue Nietzsche’s reference to the orgiastic licentiousness at the Greek Dionysia; and 

the image of the Dionysian Greek in the form of the satyr, is, for instance, presented as a 

‘symbol of nature’s sexual omnipotence’ (BT, p. 40).  

                                                            

166 For instance, see Connie’s epiphanic moment when she encounters Mellors washing: ‘Yet in some 
curious way it was a visionary experience: it had hit her in the middle of the body’(Lady, p. 69). 



 

84 

Having registered Lawrence’s negative portrayal of sympathy above with regard to the 

attendant threat of nihilism, how then does one apprehend this apparent valorisation of 

the Dionysian? One approach to reading the novel’s complex rendering of compassionate 

relations is to heed the narrator’s self‐conscious interjection with regards to the role of 

the novel. This intrusive narrative voice articulates what Bell calls ‘one of Lawrence’s 

classic statements about the novel’:167 

For even satire is a form of sympathy. It is the way our sympathy flows and recoils that 

really determines our lives. And here is the vast importance of the novel, properly 

handled. It can inform and lead into new places the flow of our sympathetic 

consciousness, and it can lead our sympathy away in recoil from things gone dead. 

(Lady, p. 105) 

According to this self‐conscious authoritative narrative voice, the ‘properly handled’ novel 

operates to exemplify or inculcate ‘a spirit of fine, discriminative sympathy’ (Lady, p. 105). 

As Bell puts it, ‘[t]he detection of false feeling, the wrong kind of ‘sympathy’, is central to 

the book.’168 Lawrence’s implied reader is thus ‘to recognise that sympathy can have a 

minus sign’.169 While this is a useful reading, suggesting that the novel’s presentation of 

sympathetic relations relies on a discriminatory capacity, that sympathy requires finesse, 

it doesn’t cover all of the ground. For what is also stressed in the presentation of the 

Connie‐Mellors relationship is the loss of such conscious control that would be necessary 

to determine one’s flow of sympathy and to similarly detect false feeling. Rather, 

Lawrence’s evocation of the couple’s tender, compassionate feelings emphasises the 

involuntary, unconscious nature of sympathetic feeling. Perhaps, then, Kathleen Higgins’ 

comments on Nietzsche’s view on the role of pity in tragedy can be invoked to illuminate 

the discussion. Alluding to what Nietzsche refers to as the ‘arrogant notion’ of pity, or its 

appropriative mode, Higgins argues that what defines this ‘arrogant perception’ is that 

‘one’s own position, when one pities [is] secure’:170 the pitier doesn’t lose their sense of 

self as they seemingly identify with the sufferer. That there is no ‘transformation of one’s 

conception of self’ in this form of pity suggests that there is no deep identification with 

                                                            

167 Bell, p. 213. 
168 Ibid. p. 211. 
169 Ibid. p. 213. 
170 Higgins, pp. 68‐69. 



 

85 

 

the other’s suffering.171 Otherwise put, pity seems to be a more superficial Apollonian 

mode of perception, distinct from a deep Dionysian perception. As Nietzsche argues in 

The Birth of Tragedy: ‘[h]owever powerfully this pity may affect us, in a sense it delivers 

us from the primal suffering of the world’ (BT, p. 102). One way, then, to apprehend the 

the lovers’ compassionate feelings, in contradistinction to the novel’s other negative 

depictions of pity, which are particularly associated with an ‘arrogant’ possession of the 

other, is to regard these sympathetic feelings as an expression of a powerful Dionysian 

identification with the other. 

What is more, Lawrence’s vision of the erotic encounter registers the tensions entailed in 

the painful surrender of autarkic selfhood in the midst of this Dionysian experience. 

Lawrence’s depiction of the Connie‐Mellors affair thus resembles Nietzsche’s 

presentation of the Dionysian as a transformative loss of self‐possession that is marked by 

profound anguish: the loss of individuated form may be celebrated as it brings awareness 

of, and contact with, larger, vital cosmic forces that transcend the individual, on the one 

hand; however, it also signals cognizance of one’s ephemerality, on the other. Nietzsche 

thus conveys tragic experience as inherently painful. In the novel, Lawrence captures this 

tension between the impulse to relinquish oneself to the other and the opposing desire 

to maintain autonomous control. Relatedly, Lawrence portrays the characters’ impulse to  

reconstitute the Apollonian boundaries of individuation following any surrender of self‐

control. Examining the lovers’ respective responses to their mutual erotic awakening thus  

reveals a profound ambivalence. For Lawrence presents the concomitant resistance to 

the sympathetic flow or interexchange as their respective egos battle this overwhelming 

force of erotic‐ sympathy: Mellors ‘fought against’ his tender and erotic feelings (Lady, p. 

120); with regards to Connie’s ambivalence towards erotic‐sympathetic feeling, Schiach 

notes that such passion ‘leads to a loss of self which she both celebrates and fears’.172 

Particularly through Connie, Lawrence captures the self’s sense of precarious exposure as 

it submits to the other in the sexual encounter. This fearful loss of autonomous selfhood 

that grips Connie is attended by a Dionysian awareness of one’s finitude: as Connie ‘went 

all open to him’, ‘[s]he yielded with a quiver that was like death’ (Lady, p. 180).  

                                                            

171 Ibid.  
172 Shiach, p. 93. 



 

86 

The association of love and death is familiar within the Western canon.173 Nietzsche’s 

contribution to this discourse, in the pronouncements of Zarathustra, anticipates 

Lawrence’s depiction of Connie’s ‘death’ in love. Articulating this relation between 

love and death within the context of a parable that evokes Thus Spoke Zarathustra’s 

central theme of self‐overcoming, the prophet declares: ‘[l]oving and perishing: these 

have gone together, from eternity. Will to love: that means to be willing to die, too!’ 

(TSZ, p. 145). Zarathustra’s ideal of squandering, or ‘perishing’, through love seems to 

suggest that love offers one mode of attaining self‐transcendence, signalling a way in 

which the present self may be slayed in the drive for continued perfection. Connie’s 

death of her existent self and attendant rebirth as a new, revitalized being echoes 

this notion:  

Another self was alive in her, burning molten and soft in her womb and bowels, and with 

this self she adored him. […] In her womb and bowels she was flowing and alive now and 

vulnerable, and helpless in adoration of him as the most naïve woman. (Lady, pp. 140‐

41) 

Her transfiguration is evoked through an idiom of liquescence that stresses the self’s 

porous fragility in this intensified, dynamic interexchange with the other. Furthermore, 

Lawrence’s presentation of this affirmative erotic encounter extends this vision of a fluid, 

protean self dialectically engaged with the immediate other to suggest a greater 

centrifugal, expansive sensibility. That is,  ‘flowing and alive now’ (Lady, p. 140), Connie 

consequently attains an animistic receptivity towards the larger, circumambient 

environment: on her way home following intercourse, she perceives ‘the trees in the park 

seemed bulging and surging at anchor on a tide, and the heave of the slope to the house 

was alive’ (Lady, p. 185). This heightened sensibility recalls Nietzsche’s description of 

Dionysian intoxication in terms of an enchanted re‐connect with nature, with its promise 

of a temporary release from painful alienated, individual being.174 

However, Lawrence also emphasizes that Connie’s accompanying anguish leads to a 

reactive closure of the self’s breached boundaries, a resumption of conscious mastery. 

While also suggesting a necessary Apollonian reconstitution of individuated being, her 

                                                            

173 See, for instance, Jonathan Dollimore, Death, Desire and Loss in Western Culture (London: Penguin, 
1998).  
174 See BT, p. 17. I referred to this passage in the ‘Disciple of Dionysus’ section of chapter one. See p. 27. 



 

87 

 

oscillations register the strain that the self undergoes in this heightened state: ‘tormented 

by her own double consciousness and reaction’, this divided state constitutes her ‘real 

grief’ (Lady, p. 179). What is more, focalized through Connie, Lawrence portrays this need 

to self‐augment as entailing a compensatory appropriation of, or violation of, the other. 

Signalling this particularly ambivalent condition, Dionysian imagery of sparagmos, or the 

sacrificial destruction of the victim, is heavily suggested here as Connie reacts to her 

terrifying loss of self‐control: ‘if she adored him too much, then she would lose herself, 

become effaced, […] a slave’ to the other; consequently, a reactive ‘hard passion flamed 

in her for a time, and the man dwindled to a contemptible object’; she feels ‘the force of 

the Bacchae in her limbs and her body,’ and the man is ‘the mere phallus‐bearer, to be 

torn to pieces when his service was performed’ (Lady, p. 141). Inverting the image of the 

expansive Dionysian vision, the defensive‐appropriative dynamic of these thoughts is 

stressed: for while the man is reified as ‘a pure god‐servant to the woman’, she fears the 

non‐objectified, non‐subjugated other disturbing this vision of self‐aggrandizement: ‘[t]he 

man, the individual, let him not dare intrude’ (Lady, p. 141).  

Lawrence’s presentation of Connie’s torment strongly suggests that her desire to possess 

the man expresses a compensatory augmentation of selfhood. As such, this novel adds 

another dynamic to Nietzsche’s notion that ‘sexual love’ reveals itself ‘as a craving for 

new property’ (GS, p. 40): for while the philosopher claims  that sexual love ‘may in fact 

be the most candid expression of egoism’ in that it is characterised by a desire to 

absolutely possess the beloved other, Lawrence’s exposition of Connie’s anguish further 

suggests that this possessiveness also arises as a reactive fear to the self’s dissolution in 

moments of heightened intimacy, particularly ‘in the flux of new awakening’ (Lady, p. 

141). Additionally, Connie’s articulation of this temptation to manipulate the exposed 

other as an instrument for one’s own self‐intensification recalls the description of her 

youthful affairs:  

A woman could take a man without really giving herself away. Certainly she could take 

him without giving herself into his power. Rather she could use this sex thing to have 

power over him. For she only had to hold herself back in sexual intercourse, and let him 

finish and expend himself without herself coming to the crisis: and then she could 



 

88 

prolong the connexion and achieve her orgasm and her crisis while he was merely her 

tool. (Lady, p. 141) 

Again sex is considered in these appropriative‐instrumental terms. However, what marks 

Connie’s transformation is her resistance to these strong and familiar defensive‐

appropriative urges. Realizing that ‘[i]t was early yet to begin to fear the man’, she admits 

that she is ‘weary’ of these ‘barren, birthless’ instrumental relations (Lady, p. 141). That 

is, as this mode of being maintains a self‐conscious mastery, it forecloses the deep 

sympathetic circuit of give and take with the other; there is no ego dissolution and 

correspondent Dionysian rebirth. Furthermore, her resolution to give up ‘her hard bright 

female power’ gestures to the novel’s gender ideology (Lady, p. 141).  

The Politics of Eros  

A number of critics writing on Lawrence’s presentation of erotic‐sympathetic relations 

suggest that both the man and the woman undergo an equal, somewhat democratic, 

experience of self‐relinquishment in the novel’s  valorised erotic encounter. For instance, 

Simone de Beauvoir asserts that, ‘[w]oman must, like man, abdicate all pride and all 

will.’175 More recently, Martina Ludwigs argues that the novel subverts the ‘inherently 

hierarchical sexual relationship’ with both partners ‘giving up control and willing self‐

abasement’.176 Kirsty Martin also observes that sympathy in Lawrence’s work ‘involves 

submission’177 and the loss of ‘one’s personal control’.178 However, as with the 

aforementioned critics, Martin fails to discern that Lawrence depicts a subtly distinct 

position with regards to the male:  while Mellors realizes that he, too, must yield to one’s 

deeper sympathetic impulses, that coming ‘into tender touch’ with Connie was ‘the thing 

he had to do’, it is noteworthy that he resolves to do so ‘without losing his pride or his 

dignity as a man’ (Lady, p. 290). There appears to be a tension in Lawrence’s presentation 

of the squandering ideal: while he seems to celebrate an intensive, involuntary 

sympathetic‐erotic experience, which entails the Dionysian dissolution of one’s rational 

                                                            

175 Simone De Beauvoir, The Second Sex (London: Jonathan Cape, 1953), p. 252. 
176 Marina Ludwigs, ' "A Democracy of Touch": Masochism and Tenderness in D. H. Lawrence's Lady 
Chatterley's Lover', Anthropoetics: The Journal of Generative Anthropology, 16 (2011), 4‐5.   
177 Kirsty Martin, Modernism and the Rhythms of Sympathy (Oxford: Oxford University Press, 2013), p. 132. 
178 Ibid. p. 138. 



 

89 

 

self‐possession, on the one hand, he simultaneously gestures towards Mellors’ need to 

maintain some sort of integral core of selfhood, on the other. 

One way to account for Mellors’ contradictory posture is to read it as signalling a 

defensive need: like Connie, he similarly struggles to courageously yield and ‘perish’.  

Indeed, Mellors’ defensive desire to retain his ‘integrity’ is understandable when one 

observes that his recurrent feelings of embittered indignation largely derive from past 

erotic hurt. For instance, somewhat echoing the idiom of Dionysian sparagmos alluded to 

above, he complains to Connie that his estranged wife ‘always ripped [him] up’ (Lady, p. 

290). From Mellors’ point of view, he has been the sacrificial victim of the devouring, 

appropriating female, experiencing a pointless dispersal of his selfhood. His resolve to 

retain a degree of conscious mastery may thus imply a need to safeguard against the 

abandon that dangerously exposes the self to the other.  

This apparent defensive strategy evokes Nietzsche’s comment in his unorthodox 

autobiography, Ecce Homo, in which the thinker notes his resistance to the devouring 

female: ‘[t]hey all love me […] Happily I am not prepared to be torn to pieces: the 

complete woman tears to pieces when she loves’ (EH, p. 45). However, where Nietzsche’s 

entry may ambiguously hold positive connotations of the ‘perfect woman’, Mellors’ 

account of his wife aligns her with the cold, compensatory cruelty that Connie ultimately 

manages to suppress and overcome. For Mellors relays that his wife oscillated in the 

sexual relation, that she ‘loved [him] in moments. But she always took it back, and started 

bullying’ (Lady, p. 290). Bertha seems to be recovering her sense of self through the 

devastation of the other. 

Nevertheless, despite gesturing towards a reading of Mellors’ restrictive economy as a 

reactive limitation of his self‐expenditure, I believe that invoking Nietzsche’s analysis of 

sexual love encourages a more positive interpretation of Mellors’ posture: Mellors’ 

realization of his need to withhold his core self speaks directly to a key theme that I am 

exploring in this chapter, namely of overcoming nihilism. This point can be illustrated by 

firstly citing Nietzsche’s thoughts on sexual love in which the thinker contends that there 

is an inevitable unequal exchange between the sexes:  



 

90 

Woman wants to be taken, adopted as a possession, wants to be absorbed in the 

concept ‘possession’, ‘possessed’; consequently, she wants someone who takes, who 

does not himself give or give himself away; who on the contrary is supposed precisely to 

be made richer in ‘himself’‐ through the increase in strength, happiness, and faith given 

him by the woman who gives herself. Woman gives herself away; man takes more. (GS, 

p. 228)   

Lawrence’s novel undoubtedly complicates this vision of the woman’s desire to be 

‘possessed’. Nevertheless, it does so in order to valorise female submission, thus 

corroborating Nietzsche’s conventional gender hierarchy: Connie’s transfiguration is 

dependent on the overcoming of ‘her hard bright female’ will; the novel strongly 

associates the ubiquity of hurtful, instrumental sexual relations with the egoistic, 

appropriating female. What is more, according to Nietzsche’s view of this ‘eternally 

immoral’ exchange dynamic, the woman’s yielding confers the male with an ‘increase in 

in strength, happiness, and faith’.  In terms of the novel, the significance of the male’s 

appropriative flow, as I read this passage to apprehend Mellors’ posture, cannot be 

overstated: Mellors is invigorated with the capacity to engender new meaning, new 

value. Otherwise put, this hierarchical erotic dynamic, as Nietzsche outlines it, is central 

to understanding the characters’ capacity to overcome nihilism and constitute new 

meaning. 

While critics generally focus on Connie’s more obvious transformation, attending to 

Mellors’ parallel development is crucial. His transfiguration is particularly significant in 

marking the transition from a condition akin to Nietzsche’s description of passive nihilism 

to that of one exhibiting the capacity to constitute a newfound sense of agency through 

the creation of a new cognitive orientation or purpose. This critical oversight regarding 

the import of Mellor’s transformation is suggested, for example, in Wayne Burns’ 

assessment of the gamekeeper:  

Mellors is […] Lawrence’s idealized self‐image. […] Mellors is so perfect, from the 

beginning, that he cannot possibly develop or even change. He has all the right feelings, 

all the right ideas, and knows all the right answers.179 

                                                            

179 Wayne Burns, 'Lady Chatterley's Lover: A Pilgrim's Progress for Our Time', in D. H. Lawrence: Critical 
Assessments Vol.3, the Fiction (2), ed. by David Ellis and Ornella De Zordo (Mountfield: Helm Information, 
1993), pp. 84‐102 (p. 86). 



 

91 

 

I disagree with this reading, and instead find it significant that prior to meeting Connie 

Mellors ‘did not know what to do with himself’ and existed ‘day to day, without 

connexion and without hope’ (Lady, p. 147). He is conscious of his aimlessness and 

perceives his own solitary existence, which consists of raising game for the wealthy on the 

Wragby estate, to be characterised by a sense of ‘futility, futility to the nth power’ (Lady, 

p. 148). He can thus be aligned with the general, indifferent and purposeless populace. It 

is only ‘when this woman had come into his life’ and the affair begins, however, that 

Mellors consciously reconsiders his need to find his purpose: having ‘had not cared nor 

bothered till now’ about his lack of direction (Lady, p. 148), he now ruminates that he has 

‘no business to take a woman into [his] life, unless [his] life does something and gets 

somewhere, inwardly at least’ (Lady, p. 287). Moreover, Mellors’ drive to articulate a new 

meaning and purpose intensifies following intercourse with Connie. His renewed striving 

for purposive activity seems to suggest that he has benefited from the positive flow, or 

the ‘increase in strength, happiness, and faith’ conferred to him by the woman’s yielding, 

as Nietzsche conveys it in his outline of sexual love. The novel’s narrative voice also hints 

at the greater role played by erotic love when it announces, ‘the creative act that is far 

more than procreative’ (Lady, p. 290). 

In an earlier theoretical work, Fantasia of the Unconscious (1922), Lawrence makes a 

series of claims that anticipate his depiction of the erotic and its relation to meaning 

constitution in Lady Chatterley. For instance, here Lawrence contends that, ‘[m]en, being 

themselves made new after the action of coition, wish to make the world new.’180 

Echoing Mellors’ renewed yearning to join with others to ‘fight that sparkling electric 

Thing outside there’ (Lady, p. 126), Lawrence also claims here that, as a result of 

‘successful sex union’, the man ‘craves’ for ‘the hope of purposive, constructive activity 

[…] or the hope of passionate, purposive destructive activity: the two amount religiously 

to the same thing, within the individual’.181 

At the centre of this discursive work is a dialectic of passional and cerebral modes of 

being. For instance, the ‘ideal purpose’ that emerges, Lawrence contends, must have 

                                                            

180 D. H. Lawrence, Fantasia of the Unconscious and Psychoanalysis and the Unconscious (London: Penguin, 
repr. 1971), p. 108. From now on I refer to this text as Fantasia.  
181 Ibid. p. 187. 



 

92 

‘roots in the deep sea of passionate sex’.182 This dialectic gestures towards the productive 

Dionysian‐Apollonian dynamic Nietzsche describes in The Birth of Tragedy insofar as 

Lawrence stresses the need to arrive at a fine balance between passional and intellectual 

forces. Therefore, just as Nietzsche laments the degenerative shift towards the 

excessively Apollonian or cerebral, on the one hand, Lawrence claims that when 

‘purposiveness’ is held ‘as the one supreme and pure activity in life’, and the erotic is 

consequently neglected, there is a ‘drift into barren sterility’.183 In the novel, Connie’s 

deterioration within her marriage, exemplifying the modern condition, would illustrate 

this point. On the other hand, however, just as Nietzsche evokes the pathos of nihilism 

that attends the Dionysian, Lawrence similarly holds that passional forces must be held in 

check: ‘[a]ssert sex as the predominant fulfilment, and you get the collapse of living 

purpose in man.’184  

Nietzsche’s analysis of sexual love also serves to warn against the potentially nihilistic 

consequences of the erotic experience. Recalling that Nietzsche cautions against the male 

completely expending himself in erotic love, the philosopher claims rather that the man is 

to ‘be made richer in himself’ in order to avert an irreversible loss of selfhood: 

The passion of a woman, in its unconditional renunciation of her own rights, 

presupposes precisely that on the other side there is not an equal pathos, not an equal 

will to renunciation; for if both should renounce themselves from love, the result would 

be ‐ well, I don’t know, maybe an empty space? (GS, p. 228)  

To understand Nietzsche’s privileging of male augmentation and thus meaning‐

constitution, it is important to note that he claims that if there is no male enrichment 

through erotic love, there is only a mutual projection into nothingness. As Staten puts it, 

in the case of an equal, reciprocal love, according to Nietzsche, ‘there would be nothing 

left, no one to preserve being as each spilled toward the other, both would cease to exist: 

horror vacui, the nausea of spilling into a void’.185 Lawrence’s novel stresses the need, 

particularly of the male, to replenish or preserve himself in the erotic exchange. While 

this contact with the female other entails a Dionysian experience of self‐loss, Mellors’ 

                                                            

182 Ibid. 
183 Ibid. p. 110. 
184 Ibid. 
185 Staten, p. 166. 



 

93 

 

resolve gestures towards the male need to distinguish and strengthen oneself in order to 

generate a new vision of purpose: being absolutely overwhelmed by sympathetic‐erotic 

feelings would lead to the shared annihilation of individual identity; neither party would 

contribute to the generation of new meaning. The male must retain a degree of 

Apollonian self‐presence. 

The novel, commonly read as a celebration of sexual love, therefore crucially stresses 

the need for new meaning and purpose which, while rooted in erotic fulfilment, is 

also something that surpasses the erotic.186 As Lawrence puts it in Fantasia: ‘[s]ex as 

an end in itself is a disaster’; sex, Lawrence claims may ‘disintegrate society’, and so it 

must be ‘subordinated to the great dominating male passion of collective purpose’.187 

Thus, just as I argued in my previous chapter that Nietzsche insists upon the 

Apollonian in his analysis of ancient tragic experience, Lawrence’s depiction of 

Mellors seems to suggest wariness with regards to the erotic, Dionysian forces and 

their power to annihilate purposive meaning. For not only does Mellors celebrate the 

newfound peace of chastity at the novel’s coda, but also, in one exchange with 

Connie, where she asks him if his existence ‘ “will have less point” ’ living with her, he 

warns that ‘ “it might” ’, and that he is ‘ “not just his lady’s fucker, after all” ’ (Lady, p. 

288). Relatedly, he informs her: ‘ “A man must offer a woman some meaning in his 

life, if it’s going to be an isolated life, and if she’s a genuine woman. I can’t be just 

your concubine” ’ (Lady, p. 288). 

Feminist critics have commented upon the novel’s privileging of male leadership.188 

Furthermore, De Beauviour and Simpson connect this vision to Lawrence’s elevation of 

male purposive activity. However, what is absent in their respective critiques is sufficient 

consideration of Lawrence’s preoccupation with nihilism and senseless suffering. That is, 

                                                            

186 Milan Kundera, for instance, exemplifies the general view of the novel: ‘I think of D.H. Lawrence, that 
bard of Eros, that evangelist of coition, who, in Lady Chatterley’s Lover, tried to rehabilitate sex by making it 
lyrical.’ Milan Kundera, Testaments Betrayed (Chatham: Faber and Faber, 1995), p. 45. 
187 Lawrence, p. 110. (repr.1971) 
188 For instance, De Beauvior claims: ‘Lawrence believes passionately in the supremacy of the male’.De 
Beauvoir, pp. 228‐29.; Kate Millett, Sexual Politics (London: Hart‐Davis, 1971), p. 238. Millett argues: ‘In 
Lady Chatterley, as throughout his final period, Lawrence uses the words “sexual” and “phallic” 
interchangeably, so that the celebration of sexual passion for which the book is so renowned is largely a 
celebration of the penis of Oliver Mellors’. 



 

94 

one must keep in mind that Lawrence’s insistence on male’s bestowal of meaning is, like 

Nietzsche’s, deeply tied to an understanding of the human fear of ‘the void’. Lawrence’s 

portrayal of the Clifford ‐Connie relationship evinces the novel’s sexual ideology in these 

terms. 

Connie’s position repeatedly corroborates the novel’s sexual ideology. For instance, as 

she laments the fact that the outside, hostile world may come between her and Mellors, 

she exclaims, ‘[i]f only he would make her a world’ (Lady, p. 221). Moreover, Clifford is 

castigated for abnegating this responsibility. This arises at the point where he consents to 

Connie’s proposal of finding a surrogate partner to provide an heir to Wragby. Not only 

does Clifford’s response reinforce his own absence of agency as he asserts that the arrival 

of a child would provide him with ‘something to strive for’ insofar as he could feel that 

‘one was building up a future for it’, but he also assumes a selfless, subordinate stance: ‘I 

mean, but for you I am absolutely nothing. I live for your sake and your future. I am 

nothing to myself’ (Lady, p. 117). As this declaration of ‘private worship put her in a 

panic’, Lawrence conveys Connie’s ‘deepening dismay and repulsion’ in gender terms: 

It was one of the ghastly half‐truths that poison human existence. What man in his 

senses would say such things to a woman! But men aren’t in their senses. What man 

with a spark of honour would put this ghastly burden of life – responsibility upon a 

woman and leave her there, in the void? (Lady, p. 117) 

Mellors’ courage in his desire to find a new meaning thus contrasts with Clifford’s 

weakness. Furthermore, Mellors’ determination to preserve his integral selfhood during 

coition stands in opposition to the majority of men who ‘insisted on the sex thing like 

dogs’ (Lady, p. 7), while presenting an antithetical position to Clifford’s absolute self‐

abandonment to Mrs Bolton. Clifford’s perversity can now be fully apprehended: 

devoured by the appropriating female, this illustration of male self‐surrender signals the 

complete ‘collapse’ of the possibility of meaning‐generation and the overcoming of 

nihilism. Nevertheless, Lawrence also subtly undercuts the male’s exalted position, thus 

eroding the gendered binary distinction that the novel’s ideology depends upon. For 

example, when Connie questions Mellors as to the ‘point’ of his existence, he not only 

fails to articulate this, conceding that he is ‘ “all mixed up with a lot of rage” ’ (Lady, p. 

288), but he also acquiesces to Connie’s offer to formulate his purpose: ‘ “It’s the courage 



 

95 

 

of your own tenderness” ’, she tells him, ‘ “that will make the future” ’ (Lady, p. 288). 

Mellors endorses Connie’s explicit articulation of his meaning.  

An Affirmation of Suffering?  

As Ludwigs points out, the word “tenderness” itself is closely tied to notions of pain.189 As 

I have implied throughout, suffering is integral to the novel’s vision of self‐transcendence. 

For instance, the novel’s action confirms the painful need to squander one’s egoistic 

security in order to grow and flourish. Mellors and Connie thus develop from respective 

conditions of defensive recoil, defined by their past grievances, to become porous and 

dynamically engaged with the other in the erotic relation.190 This manoeuvre cannot be 

thought of without an intensification of suffering. Mellors’ articulation of his 

apprehension of the need to relinquish his self‐contained identity thus exemplifies the 

novel’s ideology: ‘ “It’s life. […] There’s no keeping clear. And if you do keep clear you 

might almost as die. So if I’ve got to be broken open again, I have” ’ (Lady, p. 123). The 

protagonists are clearly defined in opposition to the populace at large, and also to the 

intellectual elites who evince a similar self‐preservative aversion to difficulty and pain. 

Simply put, the novel’s paradigmatic relationship illustrates Nietzsche’s point that ‘all 

becoming and growing‐all that guarantees a future‐ involves pain’ (TI & AC, p. 120). 

Critical responses to the text nevertheless suggest that the novel’s affirmative vision 

involves an overcoming of, or an amelioration of, pain. For example, T.H. Adamowski 

claims that, in the depictions of Connie’s orgasmic fulfilment, Lawrence is ‘imagining a 

miracle’191 whereby  the sexual encounter ultimately brings ‘stability, recurrence, and 

coherence‐ an existence that is providing itself with a foundation’.192 Other critics echo 

                                                            

189 Ludwigs, p. 5. ‘Some of the connotations of tenderness are softness, sensitivity, pliability, giving way, lack 
of resistance.[…] another connotation of tender is “sore” or “painful” ’. 
190 For instance, regarding Mellors previous self‐protective stance, see Lady, p. 147: ‘He had thought he 
would be safe, at least for a time, in this wood. He would be alone, and apart from life, which was all he 
wanted’. 
191 T. H. Adamowski, 'The Natural Flowering of Life: The Ego, Sex, and Existentialism', in D. H. Lawrence's 
'Lady': A New Look at Lady Chatterley's Lover, ed. by Michael Squires and Dennis Jackson (Athens: 
University of Georgia Press, 1985), pp. 36‐57 (p. 49).  
192 Ibid. p. 47.  



 

96 

Adamowski’s view of Lawrence’s utopian erotic in which the self attains ‘a calm totality in 

full possession of itself’.193 For example, Koh contends that: 

Connie's choice is to yield up herself to 'new life' to heal her psychic trauma and to seek 

the tenderness of life. Her giving up of conscious control over herself leads her to a fuller 

and more fulfilling life.194  

Note Koh’s use of ‘heal’ here, subtly suggesting that the telos of the novel lies in the 

overcoming of suffering and the attainment of happiness. Michael Squires offers a 

similar reading by arguing that ‘Connie eases the pain of life in the great outer world 

by escaping to the wood’.195 Thus, according to Squires, ‘Connie and Mellors discover 

peace of mind’ in the pastoral sanctuary.196 Ludwigs goes further and suggests that 

Connie’s resolve to yield to Mellors enacts a utopian, democratic relation: ‘[t]he zero‐

distance model of love that the novel promotes, that of a tender touch that reaches 

the core of the other, overcomes the problem of separateness, alienation, mutual 

misunderstandings, and competing interests.’197 

To assert, however, that Lawrence depicts a vision in which suffering is overcome, or aims 

at the palliation of pain, would situate the novel with the optimistic vison Nietzsche 

associates with both Alexandrian culture and with the ascetic ideal. Suffering from these 

cognate perspectives ‘counts as an objection to life’ (WTP, p. 543). Given that I have 

argued that Lawrence presents the protagonists’ transformation in opposition to the self‐

preservative pursuit of happiness associated with these related cultural forms, I shall turn 

now to challenge and complicate these interpretations of the novel. 

As the preceding discussion has suggested, Lawrence paints a far more complex picture of 

the sexual experience than the self arriving at a point of  absolute ‘calm’ self‐possession 

or ‘peace of mind’. Furthermore, with regards to Ludwigs’ suggestion that the couple 

attain a ‘zero‐distance’ resolution, I would argue that, on the contrary, the novel 

repeatedly insists upon the ontological isolation of the individual. Indeed, this sense of 

separateness is perhaps most evident particularly at the height of sexual intimacy, thus 

                                                            

193 Ibid. pp. 49‐50.  
194 Koh, p. 177. 
195 Michael Squires, The Pastoral Novel: Studies in George Eliot, Thomas Hardy and D. H. Lawrence 
(Charlottesville: University Press of Virginia, 1975), p. 200.  
196 Ibid. p. 201. 
197 Ludwigs, p. 15.  



 

97 

 

accounting for the self’s greater sense of vulnerability at this moment. For instance, in the 

first depiction of the sexual encounter in the Connie‐Mellors’ relation, Connie is grieved 

by her cognizance of detachment while Mellors comes to climax. He, however, is unaware 

of her tears and ‘thought she was there with him’; for Connie, this unconnected other is a 

‘[s]tranger’ and thus ‘[s]he even resented him a little’ (Lady, p. 132).  

While this passage relates to the start of the couple’s relation, this gulf is also evident 

between them towards the end of the novel. For example, when Connie returns from 

Venice she is startlingly insensitive to Mellors’ distress: beleaguered not only by the 

gossip engulfing their affair, but also by the vindictive intervention of his ex‐wife, Mellors’ 

humiliation is compounded by Connie as she relays Clifford’s derogatory judgment; 

Mellors suppresses his indignation towards Connie’s cruelty, and so ‘[s]he never knew the 

fierce bitterness with which he resented the insult’ (Lady, p. 286). The other is again 

presented as detached or opaque, and Lawrence seems to be conveying a fundamental 

incapacity to really know the other. Indeed, Lawrence’s use of free indirect discourse 

itself contributes towards this sense of the self’s opacity, for the reader cannot absolutely 

determine whether one is entering the consciousness of the narrator or of the focalized 

character throughout the novel. 

The lack of sympathy between the couple in these instances can also be explained by the 

important point that Mellors attests that his tender feelings come and go.198 That is, once 

a deep sympathetic connection is established it is not fixed and permanent. Rather, as 

Bell observes with regards to Lawrence’s work in general, any emotional resolution is 

episodic, rather than absolute.199 Thus, not only does the sympathetic bond fluctuate 

between the couple, but other tensions remain unresolved. This includes the strain that I 

observed above in relation to the individual’s desire for autonomy, on the one hand, and 

the conflicting drive for sympathetic communion with the other, on the other. The 

suffering experienced from a state of heightened self‐division is thus integral to the 

erotic‐sympathetic and regenerative relationship. 

                                                            

198 Lady, p. 289. Mellors informs Connie: ‘ “Ay! It comes an’ goes, like in me.” ’ 
199 Michael Bell, 'Reflections on Violence: Writing and/as Violence in Lawrence', Etudes Lawrenciennes, 31 
(2004), 55. Bell claims: ‘many of Lawrence's stories […] typically achieve wholeness as emotional episodes 
while refraining from offering permanent solutons to long‐term conditions or fraught relationships.’ 



 

98 

Finally, to further contest those readings that identify the novel’s depiction of a 

harmonious erotic relation, I shall expand upon a point which I alluded to above: namely 

that the protagonists are fully conscious of the fact that entering the relationship itself 

will entail an intensification of suffering. For example, aware  of the inevitable 

entanglement with Clifford, and of the gossip that will proliferate and engulf them, the 

couple nevertheless determine to embrace the relationship even as Mellors concedes 

that he was no longer ‘buoyant’ and  that ‘[e]very bitterness and every ugliness would 

hurt him: and the woman!’ (Lady, p. 148). More importantly, the couple also realize that 

greater suffering shall arise from internal, emotional sources. They therefore 

acknowledge that they are ‘ “a couple of battered warriors” ’ who are ‘ “returning to the 

fray” ’ (Lady, p. 213). This confrontation with one’s previous emotional wounds presents 

the greatest challenge to their capacity to affirm the pain of ‘ “being broken open” ’ again.  

In the previous chapter I noted the fragility of Nietzsche’s affirmative project; Lady 

Chatterley’s affirmative vision appears similarly brittle. This is evident when one examines 

the potency of those reactive, vindictive sentiments which the protagonists struggle to 

overcome. This signals their respective incapacities to assimilate or redeem previous 

grievances. It is worth noting that Connie incites her lover to recall his relationship with 

his wife, and thus ‘ “his big wound” ’, particularly at the height of affirmation. By doing so, 

I wish to equate Mellors’ confrontation with his past with Nietzsche’s ideal of ‘amor fati’, 

love of one’s fate: ‘[m]y formula for greatness in a human being is amor fati: that one 

wants nothing to be other than it is, not in the future, not in the past, not in all eternity’ 

(EH, p. 39). David Owen points to the ‘experiential character’ of this thought, noting that 

Nietzsche conceived it in a moment of ‘overflowing joy’. Consequently, it can be seen to 

serve as a test of one’s capacity to reinterpret and thus affirm one’s past grievances from 

one’s present vantage point.200 As Owen puts it, from such a position ‘one would suffer all 

the frustration, despair, etc., again as a condition of possibility of this rapturous 

moment.’201 In the notebook entry I alluded to in chapter one, Nietzsche refers to this in 

terms of a ‘Dionysian affirmation of the world as it is, without subtraction, exception, or 

selection’ (WTP, p. 536). To further clarify the weight placed on one’s present moment 

towards one’s interpretative activity, Higgins observes that, ‘[o]ne’s activity in the present 

                                                            

200 Owen, p. 107.  
201 Ibid. 108 



 

99 

 

has impact on the entirety of time anyway, even disagreeable moments in the past. One’s 

activity in each moment reweighs the entire causal nexus in which one exists.’202 From 

Mellors’ position of relative potency and affirmation, the recollection of his bitter 

experiences can therefore be viewed as a psychological test in which he can examine his 

ability to redeem or appropriate his previous suffering. Insofar as Mellors stands in 

contradistinction to those who populate the world of the novel, the workers and the 

elites who share a similar desire to repress previous pain, this episode points to a 

tentative progressive vision defined by the courage of bringing oneself to confront and 

bear one’s own pain, the distress that remains unassimilated or senseless and which thus 

engenders a consuming bitterness. However, it is clear that Mellors fails to perform what 

Zarathustra would call a translation of ‘ “[i]t was” ’ into an ‘ “I wanted it thus!” ’ (TSZ, p. 

163), the reinterpretation necessary to surmount a retaliatory rage against one’s lack of 

agency towards the irreversible past: Mellors, who has insisted throughout that he has a 

‘[b]ellyful of remembering’ (Lady, p. 212) and that he doesn’t ‘quite digest [his] bile’ 

(Lady, p. 175), declares in the course of the dialogue that he ‘could wish the Clifford and 

Berthas all dead’ (Lady, p. 292). As Connie exclaims, this exterminatory desire 

immediately undermines his newly articulated vision of tenderness. 

Mellors use of digestive metaphors evokes, and yet stands in opposition to, Nietzsche’s 

image of the ‘strong and well‐formed man’ who ‘digests his experiences (including deeds 

and misdeeds) as he digests his meals, even when he has hard lumps to swallow’ (OGM, 

p. 101). Mellors’ annihilatory proclamation, which signifies his repudiation of those 

unpalatable aspects of his life, rather recalls Clifford’s restrictive economy:  Mellors 

displays an incapacity to attain self‐mastery through the assimilation of his past 

grievances. Mellors, it would seem, fails to synthesise these refractory experiences and, 

coming across a blockage to his interpretative will to power or mastery, he is beset by 

resentful impotence.203 Thus, paralleling my earlier analysis of Connie’s bitter indignation 

towards Clifford, Mellors’ annihilatory proclamation can be viewed as a continued 

expression of a vindictive sensibility: his suffering remains senseless and his indignation is 

                                                            

202 Higgins, p. 70. 
203  This point recalls Nietzsche’s claim which I alluded to above: ‘every animal abhors equally instinctively, 
with an acute sense of smell which is “higher than all reason”, any kind of disturbance and hindrance which 
blocks or could block his path to the optimum’ (OGM, p. 81). 



 

100 

only placated by the imaginary thought of a vengeance perpetrated against the identified 

culprits. 

Lawrence aligns Connie and Mellors with Clifford to register the potency of these reactive 

desires, and the depth of their respective grievances. Pointing to the modernists’ 

engagement with ‘unassumable’ suffering, these reactive feelings also feature heavily, for 

instance, in Kafka’s The Trial and Beckett’s Endgame, texts that similarly focus upon 

powerless subjectivities. Clifford, as I have implied throughout, is repeatedly portrayed in 

terms of impotence. For example, Clifford’s reactionary response to Connie’s disclosure of 

the affair evinces an exterminatory desire that can be apprehended in terms of his 

feelings of powerlessness: the narrator comments upon Clifford’s ‘sheer, unspeakable, 

impotent hate’ when he exclaims that Connie ‘ “ought to be wiped off the face of the 

earth!” ’ (Lady, p. 308). Likewise, Clifford ‘couldn’t even accept the fact’ of Mellors’ 

existence (Lady, p. 308). 

Furthermore, Lawrence follows Nietzsche in depicting morality as the instrument of the 

weak and the powerless to perpetrate revenge against the healthy or strong. Thus 

Clifford’s immediate recourse to conventional moral binaries to demonize the other 

suggests the absence of a  capacity to exact an actual revenge: ‘[s]uddenly he had 

become almost wistfully moral, seeing himself the incarnation of good, and people like 

Mellors and Connie the incarnation of mud, of evil’ (Lady, p. 309). Mirroring Nietzsche’s 

account of the slaves’ appeal to morality to exercise retribution, Clifford’s reactionary, 

exterminatory desire becomes more refined, less explicit, as he moves to denounce 

Connie’s immoral affair with the bestial Mellors. 

Indeed, Mellors’ attempt to vindicate his exterminatory logic, as I read it, is grounded in 

his identification of Clifford’s and Bertha’s shared retributive drives. That is, Mellors’ view 

of the novel’s villains resonates with Nietzsche’s identification of impotence and 

vengefulness: for Lawrence’s protagonist claims that Bertha and Clifford ‘can’t live and 

their souls are awful inside them’; they consequently ‘only frustrate life’ (Lady, p. 292). 

This view can be read alongside Nietzsche’s contention that ‘one thing is needful: a 

human being should attain satisfaction with himself […] Whoever is dissatisfied  with 

himself is continually prepared to avenge himself for this’ (GS, p. 164).  



 

101 

 

Mellors’ rationalization of his wish to annihilate Bertha and Clifford thus has distinctively 

Nietzschean echoes, even if these reverberations only serve to highlight the philosopher’s 

own defensiveness. That is, Mellors’ murderous fantasy recollects my argument from the 

previous chapter that Nietzsche assumed similar reactive sentiments towards ‘the sick’. 

Among several such comments which I alluded to, Nietzsche declares, for instance, that 

‘everything weak, sick, ill‐constructed, suffering from itself […] ought to perish’ (EH, p. 

104). What must be kept in mind, however, with both Nietzsche’s generous, expansive 

visions and in those restrictive, defensive announcements, is that the overcoming of 

suicidal nihilism remains his central preoccupation. Here, then, in one such exclusionary 

declaration, the philosopher claims ‘that pathos of distance between healthy and sick 

“ought to be the chief concern on earth”, for the healthy are “alone the guarantors of the 

future” ’(OGM, p. 97). In terms of Lawrence’s novel, which I view to be similarly 

preoccupied with overcoming the threat of suicidal nihilism, it is the protagonists who can 

be perceived solely in the role of ‘guarantors of the future’: Connie and Mellors exemplify 

a tentative but courageous self‐overcoming and, as such, they constitute new meaning. 

Nevertheless, having made the point that Mellors’ vindication of his exterminatory logic 

may imply the need to protect the novel’s ‘guarantors of the future’ against the 

vindictiveness of the wretched and the sick, I maintain that this reactive posture radically 

undermines the novel’s expansive vision.  

Perhaps, then, as Lawrence’s protagonists seek to fulfil their vision of tenderness and so 

surmount these consuming vindictive sentiments, Connie’s resolve to detach herself from 

Clifford suggests the limits of Lawrence’s centrifugal vision. A full affirmation of the other, 

particularly of the sick and vindictive who threaten the self’s flourishing, remains beyond 

the protagonists’ reach. Here, echoing Nietzsche’s suggested acknowledgement of his 

own limits as he resolves to ‘let looking away be [his] only negation’ (GS, p. 276), Connie 

similarly determines that, with regards to Clifford, ‘[s]he didn’t want to hate him. She 

didn’t want to be mixed up very intimately with him in any sort of feeling’ (Lady, p. 202). 

Lawrence’s depiction of the self struggling to regulate its vindictive sentiments arising 

from unredeemed suffering and feelings of impotence corroborates my view of 

Lawrence’s continued engagement with Nietzschean themes in Lady Chatterley’s Lover. 

And while I have also highlighted the novel’s treatment of the primary need to confer 



 

102 

meaning, or a goal, in order to avert the pathos of suicidal nihilism, it is clear that the 

constitution of meaning is entwined with the need to appropriate or digest one’s 

experience of useless suffering. Here, then, lies the overlooked importance of Nietzsche 

to Lawrence’s final novel. I shall now turn to examine Kafka’s The Trial, a text that places 

similar emphasis upon the potency of vindictive sentiments arising from one’s failure to 

interpretatively appropriate and affirm one’s suffering.   

 



 

103 

 

Franz Kafka’s The Trial and the Interpretation of Suffering 

Praise and blame. If a war proves unsuccessful one asks who was to ‘blame’ for the war; 

if it ends in victory one praises its instigator. Guilt is always sought wherever there is 

failure; for failure brings with it a depression of spirits against which the sole remedy is 

instinctively applied: a new excitation of the feeling of power ‐ and this is to be 

discovered in the condemnation of the ‘guilty’. This guilty person is not to be thought of 

as a scapegoat for the guilt of others: he is a sacrifice to the weak, humiliated and 

depressed, who want to demonstrate on something that they still have some strength 

left. To condemn oneself can also be a means of restoring the feeling of strength after a 

defeat.  

Nietzsche, Daybreak  

Introduction: Kafka and Interpretation 

The fragmentation of the protagonist’s orderly universe is signalled in the first 

sentence of The Trial, with the announcement of Josef K.’s arrest: ‘[s]omebody must 

have made a false accusation against Josef K., for he was arrested one morning 

without having done anything wrong’ (The Trial, p. 1).204 Assuming that someone has 

reported him to the authorities, K. consequently seeks to establish the grounds for 

the criminal proceedings brought against him. The plot of the novel revolves around 

this preoccupation. The critic Thomas M. Kavanagh thus notes: ‘[i]t is as the 

inexplicable breaks in upon his world that we, as readers, begin to follow the 

unfolding of his odyssey.’205 As is well known, the reason for K.’s arrest remains 

beyond his and the reader’s ken for the novel’s entirety: the court’s processes appear 

capricious, arbitrary and pernicious. K. confronts a world of impenetrable and empty 

signifiers. Invoking the motif that I have been applying throughout, I will argue that 

K.’s continuous incapacity  to assimilate his experience amounts to an encounter with 

                                                            

204 Franz Kafka, The Trial (London: Penguin, repr. 2000). All citations refer to this edition of the novel. 
205 Thomas M. Kavanagh, 'Kafka's the Trial: The Semiotics of the Absurd', in Twentieth Century 
Interpretations of The Trial, ed. by James Rolleston (Indiana University: Prentice‐Hall, 1976), pp. 86‐93 (p. 
92). 



 

104 

excessive or ‘senseless’ suffering: K.’s quest is one that is impelled by the need to 

render his persecution meaningful, to interpretatively master his suffering. The 

crucial role of interpretation in The Trial cannot be overstated: K.’s very existence 

hinges upon exegetic activity. 

As the narrative focalizes through K.’s experience, the reader’s engagement with the 

novel to a large extent mirrors Josef K.’s hermeneutic impasse. Added to this exegetical 

challenge, however, the reader must negotiate K.’s unreliability, apparent from his 

confused and partial view, his misinterpretations of events and characters, and his 

repeated patterns of assertions and negations. Furthermore, not only is the voice of the 

third person narrator similarly limited and undependable, but the narrative device of free 

indirect discourse compounds the reader’s confusion. Interpretative activity and 

interpretative difficulty is thus central to the novel, for both the reader and the characters 

inhabiting this radically indeterminate world. 

While interpretation is central to all literary and cultural discourse, the very constitution 

of Kafka’s The Trial underscores the primacy of exegesis. A number of scholars have 

drawn attention to the novel’s incompleteness and thus to the necessarily provisional 

nature of all interpretative claims regarding The Trial. Following Ritchie Robertson, Annie 

Ring points out that ‘Der Proceß has itself never hung together as a totality. Rather, it is 

made up of scattered chapters that were put together after his death in an order that 

Kafka scholars consider questionable.’206 Theodore Ziolowski similarly notes that ‘The 

Trial has a definite beginning and end’ with everything else ‘left in a state of confusion’, 

engendering various interpretations.207 Added to this conundrum, the scale of the Kafka 

critical industry itself, or what the novelist Milan Kundera refers to as ‘Kafkaology’, 

suggests the impossibility of arriving at any comprehensive, totalizing position. 

Nevertheless, it is useful to point to two dominant trends in Kafka scholarship with 

regards to readings of The Trial. First, as Robertson notes, ‘[m]uch contemporary Kafka 

criticism [...] argues that Kafka intended only to urge upon the reader the ultimate 

                                                            

206 Annie Ring, 'In the Law's Hands: S/M Pleasure in Der Proceß, a Queer Reading', Forum for Modern 
Language Studies, 48 (2012), 319. 
207 Theodore Ziolkowski, The Mirror of Justice: Literary Reflections of Legal Crises (Princeton, NJ: Princeton 
University Press, 1997), p. 227.  



 

105 

 

absence of meaning both in his own writings and in the surrounding world.’208 This 

proclivity, to claim that Kafka ‘designed to provoke and then frustrate the reader’s desire 

for an intelligible meaning’, can be seen as a corollary of the text’s resistance to any 

univocal meaning, of the profusion of textual interpretations.209 Robertson contests this 

‘mystificatory’ or nihilistic interpretation of the novel, one that urges a cognizance of 

meaninglessness. Indeed, the reading he proffers, pointing to the protagonist’s inherent 

guilt, characterises the alternative dominant construal of the novel. That is, as Kundera 

has observed, there is a traditional reading of the novel, beginning with Kafka’s friend 

Max Brod and continuing to contemporary commentaries, which, in one way or another, 

locate the source of guilt in the accused himself.210  

Ring follows Kundera in pointing out that this interpretation of K.’s culpability is usually 

corroborated by adducing biographical evidence. Noting that ‘it is the biographical 

reading that has carried the most weight in the late twentieth and early twenty‐first 

centuries’, Ring sums up this tendancy: 

Biographical accounts of Der Proceß stress the similarities between Kafka and his 

beleaguered protagonist: they refer to the author’s engagement of Felice Bauer, which 

ended just weeks before Kafka began writing the novel in a dramatic scene that he 

perceived as a tribunal. Alongside the drama with Bauer, Kafka’s relationship to his 

father surfaces regularly in the interpretations of the text.211 

Such accounts point to Kafka’s sense of failure, and hence guilt, in light of the termination 

of his unorthodox relationship with Bauer; these readings also emphasise his persistent 

sense of inadequacy with regards to his domineering father. For instance, contending that 

most readings ‘do not sufficiently point to the personal anguish’ from which Kafka’s  

‘sense of shame and guilt’ stemmed,212 Saul Friedlander has recently offered an 

interpretation of Kafka’s oeuvre on the premise that ‘Kafka’s fiction was but a more or 

less heavily disguised autobiography’.213 

                                                            

208 Ritchie Robertson, Kafka: Judaism, Politics and Literature (Oxford: Clarendon, 1985), pp. 89‐90.  
209 Ibid. p. ix. 
210 Kundera, pp. 204‐06. 
211 Ring, p. 308. 
212Saul Friedländer, Franz Kafka: The Poet of Shame and Guilt (New Haven: Yale University Press, 2013), p. 5.  
213Ibid. p. 10.  



 

106 

In opposition to this biographical approach, however, Kundera exhorts that one read The 

Trial first and foremost ‘as a novel’.214 Doing so entails the relegation of the import of the 

biographical evidence adduced by so many. Instead Kundera stresses the need to identify 

with K.’s situation, one that recognizes his persecution. Not only do I heed Kundera’s 

admonition in my reading of the novel, but I shall also take Kundera’s broader praise for 

the novel genre in the same text to offer an insight into this critical proclivity to find K. 

guilty: Kundera’s claim that the novel allows for the temporary suspension of ‘the 

ineradicable human habit of judging instantly, ceaselessly, and everyone’ suggests the 

persistence of a particularly moral construal of events and behaviour.215 What I wish to 

suggest through my reading of The Trial is that I see the tendency to find K. himself 

culpable as exemplifying this ‘ineradicable habit’ of judging. As I have suggested in 

Chapter One, this has its roots in the exegetical tradition Nietzsche identifies with the 

Christian ascetic ideal. 

What is more, I shall illustrate in the course of this chapter that this ‘ineradicable habit’, 

or need, is most pressing when confronted with that which apparently defies our 

interpretative capacity. I am thus arguing that K’s encounter with ‘senseless’ suffering 

mirrors our reading, a reading experience that encounters a text that resists univocal 

interpretation and which thus gives rise to that other dominant reading, that of the 

insistence upon the text’s indecipherable meaninglessness. I shall thus invoke Nietzsche’s 

notion of the will to power to point out that we have a primary, ‘ineradicable’ need to 

confer meaning, and that when this urge is thwarted the most common exegetical port of 

call we turn to is to exercise judgement. Otherwise put, I shall seek to demonstrate that 

these seemingly divergent schools of thought regarding the novel’s ‘meaning’, that of K.’s 

guilt and that of the text’s apparent meaninglessness, are entwined and reverberate with 

Nietzsche’s thoughts on nihilism and the interpretation of suffering. 

In holding Kafka’s text as particularly amenable to a Nietzschean reading I stand opposed 

to Brod, whom Kundera refers to as the founding father of ‘Kafkaology’. Brod rejects any 

connection between Kafka and Nietzsche: 

                                                            

214 Kundera, p. 206. 
215 Ibid. p. 7. 



 

107 

 

Nietzsche is Kafka’s antipode with almost mathematical exactitude. Some Kafka 

interpreters only demonstrate their lack of instinct when trying to bring together Kafka 

and Nietzsche on one level of analysis ‐ as if there existed even the vaguest ties or 

comparisons and not just pure opposition.216 

Several studies have since refuted Brod’s absolute dismissal of Nietzsche’s relevance to 

Kafka. However, despite noting points of continuity, critics such as Benno Wagner and 

Peter Heller, for example, somewhat echo Brod’s view by stressing Kafka’s departure 

from the philosopher: Wagner focuses upon Zarathustra’s ideal of squandering in order to 

chart Kafka’s antithetical concern with insurance;217 Heller ultimately aligns Kafka with 

the life‐negating asceticism of Nietzsche’s educator and antipode, Arthur 

Schopenhauer.218 Others tracing the affinities between the pair tend to offer broad 

discussions of Nietzschean motifs present in Kafka’s work,219 while Lewis W. Tusken 

focuses upon ‘In The Penal Colony’ to note the relevance of  Nietzsche’s thought on 

suffering to Kafka’s short story.220 Patrick Bridgwater offers the most extensive discussion 

of the relationship of the two figures in his Kafka and Nietzsche.221 However, as Reinhold 

Grimm notes, Bridgwater’s analysis of Nietzsche’s relevance to Kafka remains rather loose 

and general.222 Indeed, with regards to The Trial, Bridgwater argues that Kafka’s ‘main 

source for this second novel was surely Kant’s description of the workings of the 

Conscience’.223 Furthermore, I shall seek to overturn Bridgwater’s reading which is based 

on the premise that ‘Nietzsche and Kafka were agreed in rejecting materiality in favour of 

                                                            

216 Quoted in Wagner, p. 84. 
217 Ibid. 
218 Peter Heller, 'Kafka and Nietzsche', in Proceedings of the Comparative Literature Symposium. Vol. iv: 
Franz Kafka: His Place in World Literature., ed. by Wolodymyr T. Zyla, Wendell M. Aycock, and Pat Ingle 
Gillis (Lubbock: Texas Technology University, 1971), pp. 71‐95.   
219 Walter H. Sokel, 'Nietzsche and Kafka: The Dionysian Connection', in Kafka for the Twenty‐First Century, 
ed. by Stanley Corngold and Ruth V. Gross (Rochester, NY: Camden House, 2011), pp. 64‐74; Stanley 
Corngold, 'Kafka's 'Zarathustra'', Journal of the Kafka Society of America, 19 (1995); Stanley Corngold, 
'Nietzsche, Kafka and Literary Paternity', in Nietzsche and Jewish Culture, ed. by Jacob Golomb (London, 
England: Routledge, 1997), pp. 137‐57; Linda C. Hsu, 'Klamotten: Reading Nietzsche Reading Kafka', German 
Quarterly, 67 (1994). 
220 Lewis W. Tusken, 'Once More with Chutzpah: A Brave Comparison of New Worlds in Nietzsche's the 
Genealogy of Morals and Kafka's in the Penal Colony', Journal of Evolutionary Psychology, 10 (1989). 
221 Patrick Bridgwater, Kafka and Nietzsche (Bonn: Bouvier, 1974). 
222 Reinhold Grimm, 'Comparing Kafka and Nietzsche', German Quarterly, 52 (1979), 41.'[Bridgwater's] 
investigations and insights are constantly hampered by his lust for sweeping, all‐ too sweeping 
generalization, philosophical flights of fancy.' 
223 Bridgwater, p. 67. 



 

108 

inner, spiritual reality.’224 Again drawing on biographical sources, this assumption has 

implications for the reading of The Trial: K.’s guilt is a priori, and his trajectory acts as 

‘proof and product’ of Kafka’s ‘asceticism’.225 K. accordingly comes to the realization that 

man is guilty of living in the world. 

Rejecting Bridgwater’s biographical approach and his reading of K.’s inherent guilt, I 

shall remain attentive to K.’s actual experience of senseless persecution. With regard 

to the novel’s action and this dominant strand of my thesis, that of the relationship 

between suffering and nihilism, I shall illustrate that K.’s incapacity to assimilate his 

experience, or to render his suffering as meaningful, provoke what I have been 

referring to as the physio‐psychological experience of nihilism; attending this 

impotence to interpretatively master one’s experience is a correlative loss of 

efficacious agency, which, at its peak, leads to suicide. I shall thus interpret what I see 

as K.’s complicity in his execution as stemming from his impotence to attribute his 

suffering with a meaning; his capitulation is thus marked by his recourse to guilt. In 

linking impotence to an interpretation of suffering as guilt, I will therefore invoke 

Nietzsche’s analysis of the ascetic ideal. Doing so I shall illustrate the relevance and 

power of Nietzsche’s insight of the human condition to apprehend K.’s trajectory: 

‘[m]an, the bravest animal and the most prone to suffer, does not deny suffering as 

such: he wills it, he even seeks it out, provided he is shown a meaning for it, a 

purpose for suffering’ (OGM, p. 127). 

A Senseless Invasion  

As mentioned above, from the first sentence until the last action, the nature of the 

charges brought against Joseph K. remain undisclosed. Yet while this secretive aspect of 

the legal process may confound Anglophone readers, Ziolowski points out that this is 

‘perfectly routine according to the Austrian Code of Criminal Procedure’.226  Ziolowski 

therefore claims:  

[Kafka] is describing the normal procedures of civil‐law courts, where the investigation 

remains private and confidential as long as it is in the hands of the examining 

                                                            

224 Ibid. p. 29. 
225 Ibid. p. 44. 
226 Ziolkowski, p. 233. 



 

109 

 

magistrate, and becomes public only when that official turns it over to the prosecutor 

with the recommendation of a trial. Not until this point does the defense become 

formally involved.227  

Ziolowski similarly notes that the translation of the title Der Proceß into English 

misleadingly suggests that K.’s case culminates in an actual trial. However, K.’s case does 

not in actual fact go beyond the preliminary hearing stage. What is more to the point is 

that Kafka’s narrative technique, together with the characters’ responses to these 

institutional processes, serve to render such practices as alien and absurd from the 

perspective of the accused: the court’s unfathomability and capriciousness is achieved by 

Kakfa’s techniques of estrangement, permitting  the reader to identify with K.’s 

experience of bewilderment. Indeed, the sovereignty of the court rests upon its capacity 

to confuse the accused, to frustrate the defendant’s capacity to know. Thus, Michel 

Foucault’s comment on the classical model of criminal procedure is pertinent: ‘[t]he 

secret and written form of the procedure reflects the principle that in criminal matters 

the establishment of truth was the absolute right and the exclusive power of the 

sovereign and his judges’.228  Enduring elements of this classical model remained in 

practice in Kafka’s day. Moreover, as an insurance lawyer, and previously as a student of 

law, Kafka was familiar both with these previous codes and with contemporaneous 

developments and debates that surrounded the transition to the modern, enlightened 

code of criminal law. For instance, as a student Kafka attended lectures given by Hans 

Gross. Neil Allen therefore notes that, ‘Gross's psychological hypothesis (loosely derived 

from Brentanian theory) suggested that, in their ignorance of the charge, defendants 

would be more likely to divulge (involuntarily) evidence of their culpability’.229 

Allen continues to observe that: 

The court's procedure is reminiscent, simultaneously, both of lack of any defendants' 

rights in the earlier system of justice, and of Gross's notion that the accused's ignorance 

                                                            

227 Ibid. pp. 230‐31. 
228 Michel Foucault, Discipline and Punish (London: Penguin, repr. 1991), p. 25. 
229 Neil Allen, Franz Kafka and the Genealogy of Modern European Philosophy: From Phenomenology to 
Post‐Structuralism (Indiana University: Edwin Mellen Press, 2005), p. 158. 



 

110 

of the charge would aid the progress of the investigation by obfuscating psychological 

defence mechanisms.230  

Insofar as the court’s mysterious operations serve to inflict the accused with an 

experience of radical indeterminacy, this constitutes K.’s primary experience of 

persecution. For instance, as the supervisor informs K. that ‘I am absolutely unable to 

tell you that you stand accused, or rather I don’t know if you are’ (The Trial, p. 9), K.’s 

repeated refrain is to declare the ‘senselessness’ of his arrest.231 Again, this time at 

his first tribunal, having initially been mistakenly identified as an interior decorator, 

he argues that ‘the purpose’ of the institution was to start proceedings ‘which are 

pointless and mostly, as in my case, inconclusive’ (The Trial, p. 36). The court’s 

intrusion thus operates to destroy K.’s logical interpretation of existence. K. registers 

the violence of the disturbance as he denounces the arbitrariness of his persecution: ‘ 

“even Frau Grubach was intelligent enough to see that such an arrest has no greater 

meaning than an attack in the street by undisciplined young thugs” ’ (The Trial, pp. 

34‐5).  

Given this inexplicable disturbance of K.’s world, Cyrena N. Pondrom observes that ‘K. 

sets clarity as his first goal. Only then is useful action possible’.232 This is key. K.’s 

overriding need to interpretatively master his situation is highlighted: 

[T]he right which he still possessed to dispose of his things did not rank high in his 

estimation; to him it was much more important to understand his position clearly, but in 

the presence of these people he could not even think. (The Trial, p. 3)  

At this juncture it is worth recalling a central argument from Nietzsche’s On the 

Genealogy of Morality, namely that the will to power can be apprehended primarily as an 

urge to interpret: the experience of efficacious agency and one’s interpretation are 

intertwined. For instance, in one key passage Nietzsche claims that ‘the essence of life, its 

will to power’ is constituted by ‘spontaneous, aggressive, expansive, re‐interpreting, re‐

directing and formative powers’ (OGM, p. 55). Indeed: 

                                                            

230 Ibid. pp. 159‐60. 
231 In addition to subsequent examples in this chapter, see, for instance, The Trial, p. 10; p. 63. 
232 Cyrena N. Pondrom, 'Kafka and Phenomenology: Josef K.'S Search for Information', in Twentieth Century 
Interpretations of The Trial, ed. by James Rolleston (Indiana University: Prentice‐Hall, 1976), pp. 70‐85 (p. 
73). 



 

111 

 

[A]nything in existence, having somehow come about, is continually interpreted anew, 

[…] everything that occurs in the organic world consists of overpowering, dominating, 

and in their turn, overpowering and dominating consist of re‐interpretation, adjustment, 

in the process of which their former ‘meaning’ and ‘purpose’ must necessarily be 

obscured or completely obliterated. (OGM, p. 55)  

As Alan D. Schrift notes: ‘ "will to power" operates through the interpretive 

imposition of meaning and is in Nietzsche's view nothing other than a name for the 

active process of interpretation itself.’233  What is suggested here is that life is a 

process of active interpretation, and this entails the supplanting of existent 

interpretations, ad infinitum. Simon May also succinctly captures the import of 

interpretation to the subject’s capacity to ‘secure’ its place in the world, that is, to 

establish its ‘conditions for the preservation and enhancement of life’: ‘In sum, “will 

to power” denotes the securing of power over the world, and to that extent, it is 

expressed through the valuing and interpretation which capture all (human) life.’234 

Thus, from a Nietzschean perspective, the pathos of power is inseparably bound to 

the self’s capacity to interpretatively master its place in the world: ‘[f]or a human 

being to experience his or her self as powerful requires that s/he experience being in 

the world as meaningful’, as David Owen notes.235 One’s interpretation is thus 

expressive of one’s power, and the loss or failure of one’s interpretative capacity is 

attended by paralysis, a feeling of depressing lethargy.  

The need for interpretative mastery is emphasised throughout the novel. This is 

particularly the case given that the court not only deliberately withholds the nature of the 

charge brought against the accused, but the court’s multi‐stratified hierarchy operates at 

every level to obfuscate its own proceedings: the narrative voice declares that  ‘[t]he 

hierarchical structure of the court was endless and beyond the comprehension even of 

the initiated’ (The Trial, p. 94). Its procedures induce uncertainty, frustration and 

resignation even for its own servants and functionaries: without an awareness of the 

                                                            

233Alan D. Schrift, Nietzsche and the Question of Interpretation: Between Hermeneutics and Deconstruction 
(London: Routledge, 1990), p. 184.  
234 Simon May, Nietzsche's Ethics and His War on 'Morality' (Oxford: Oxford University Press, 1999), p. 12. 
235 Owen, p. 43. 



 

112 

origins or the ends of the cases they ‘were allowed to concern themselves with’, the 

minor officials ‘fell into the depths of despair when they encountered obstacles they 

could not overcome because of their temperament’ (The Trial, p. 94). Beset by the 

interpretative difficulties that permeate the court’s processes, the court’s functionaries 

do not attain the pathos of power engendered by the overcoming or resistances, as 

Nietzsche holds. Rather, in their frustrated attempt to interpretatively master the legal 

business that ‘simply appeared in their orbit’, these officials experience a contrary feeling 

of impotence (The Trial, p. 93).   

Defendants similarly perceive the court’s processes as an interminable movement of 

constant deferral without a conclusion. Consequently, their sense of agency is denied and 

they fall into passive despair. The merchant Block’s story resembles K.’s trajectory: Block 

firstly appears to K. as assertive and defiant, and unlike the other submissive and herd‐

like defendants, he is actively engaged in the pursuit of the truth about his case, to 

discover the nature of the charges brought against him. Having hired several advocates to 

advance the proceedings, he informs K. that he ‘wanted to see tangible progress, the 

whole thing ought to be working towards a conclusion or at least advancing in regular 

stages’ (The Trial, p. 138). Foreshadowing K.’s decline, Block’s subjugation is a corollary of 

his incapacity to interpret any signs of progress in his case. 

Similarly, the incapacity to articulate one’s charges, to apprehend the origins of the 

proceedings, threatens paralysis. For instance, when K. quizzes ‘a man of the world who 

in any other circumstances would be completely in command of himself’ as to why he is 

waiting in the corridor, not only is this man incapable of completing his sentence, but he 

‘looked at the others as if it was their duty to help him’ give his reason (The Trial, p. 50).  

Turning to others, or to external interpretative frameworks to apprehend one’s  situation, 

suggests that the defendants are powerless to bestow personal significance to their 

experience. Block corroborates this view as he divulges to K.:  

You must remember that in this business many things are constantly coming up for 

discussion which are beyond the range of the intellect; people are just too tired and 

distracted to cope with a lot of things and so take refuge in superstition. (The Trial, p. 

136) 



 

113 

 

Collectively imprisoned in the indefinite and indeterminate proceedings, the debilitated 

defendants do not have the strength to confer a rational or individual explanation of their 

suffering: they ‘take refuge in’ an irrational, collective interpretation that seems to 

‘propagate’ itself (The Trial, p. 136). This turn to external meaning evokes Nietzsche’s 

view that nihilism ‘is rooted in the old habit of supposing that the goal [or meaning] must 

be put up, given, demanded from outside’ (WTP, p. 16).   

Several commentators have noted K.’s persistent reliance on logic.236 However, most 

overlook the fact that this is driven by the obvious need to discover the legal rationale 

behind his charge. In line with this rational pursuit of the cause of the proceedings, Nina 

Pelican Strauss thus notes that ‘[t]o discover the Authority who has authorized his arrest 

is K.’s goal, a goal any reader with a modern concept of justice can identify as sane.’237  

Invoking Nietzsche to perform a more abstract level of analysis sheds further light upon 

K.’s exegetical activity: the appeal to causality allows one to appropriate and domesticize 

the unfamiliar and the distressing. Nietzsche outlines this self‐preservative hermeneutical 

activity: 

To trace something unknown back to something known is alleviating, soothing, 

gratifying and gives moreover a feeling of power. Danger, disquiet, anxiety attend the 

unknown‐the first instinct is to eliminate these distressing states. First principle: any 

explanation is better than none. [...] The cause‐creating drive is thus conditioned and 

excited by a feeling of fear. The question ‘why?’ should furnish, if at all possible, not so 

much the cause for its own sake as a certain kind of cause – a soothing, liberating, 

alleviating cause. […] Thus there is sought not only some kind of explanation as cause, 

but a selected and preferred kind of explanation, the kind by means of which the feeling 

of the strange, new, unexperienced is most speedily and most frequently abolished. (TI 

& AC, p. 62)  

                                                            

236 See, for example, Pondrom, p. 50. Pondrom contends that K. is ‘a reasonable man who assumes that 
cause and effect are inviolable and that everything has an explanation’. See also Rolf J. Goebel, 'The 
Exploration of the Modern City in the Trial', in The Cambridge Companion to Kafka, ed. by Julian Preece 
(Cambridge: Cambridge University Press, 2002), pp. 42‐60 (p. 50). Goebel reads Josef K. as ‘the detective 
who, persistently if in vain, seeks to impose rationality, logic, and legal analysis’. 
237 Nina Pelikan Straus, 'Grand Theory on Trial: Kafka, Derrida, and the Will to Power' (2007), pp. 378‐93 (p. 
384). 



 

114 

Accordingly, K. aims to avert his experience of senseless suffering by attributing it with a 

cause. He seeks to comprehend the court’s distressing invasion by firstly appealing to the 

most readily familiar sources: he reckons that his landlady, Frau Grubach, must be able to 

offer an explanation; he then considers the intrusion as an elaborate prank, ‘for some 

unknown reason’, carried out by his colleagues at the bank to mark his thirtieth birthday 

(The Trial, p. 3).  

Furthermore, Nietzsche’s point on the ‘cause‐creating drive’ echoes his notion of the 

self’s digestive‐appropriative capacity, alluded to in my previous chapters: Nietzsche 

argues that the mind operates to ‘make the new like the old, to simplify the many‐fold, to 

overlook or push away the completely contradictory’ (BGE, p. 160).238 Laurence Lampert 

thus claims that, for Nietzsche, ‘[t]he basic will of the human mind inclines it powerfully 

to cosmetics, to lying surfaces’.239 Lampert’s comment also gestures towards Nietzsche’s 

notion of Apollonian appearances as he presents it in The Birth of Tragedy. With regard to 

Kafka’s novel, K. resembles Nietzsche’s figure of the Alexandrian man who, by fetishizing 

reason and appearance, ‘opposes Dionysiac wisdom and art’ (BT, p. 85): for K. the world is 

inherently rational, everything is explicable and amenable to the application of logic. K. 

thus possesses what Nietzsche refers to in The Gay Science as ‘faith in a world that is 

supposed to have its equivalent and measure in human thought, in human valuations ‐ a 

“world of truth” that can be grasped entirely with the help of our four‐cornered little 

human reason’ (GS, p. 238). Correspondingly, it is possible to read the court’s seemingly 

meaningless invasion as an eruption of the Dionysian chaos that shatters K.’s logical 

colonization of existence: the court represents ‘the essential, indifferent […] comings and 

goings of the contingent world’, as Pondrom puts it.240 K.’s primary drive, then, is to 

assimilate this experience, for the senselessness to be interpretatively integrated. He thus 

seeks to restore order, or to recuperate the Apollonian veil of illusion: once ‘order was 

restored, then every trace [of the arrest] would be eliminated and everything would 

resume its old course’ (The Trial, p. 14). 

                                                            

238 See pp. 34‐5, for example. 
239 Laurence Lampert, Nietzsche's Task: An Interpretation of Beyond Good and Evil (New Haven, Conn.: Yale 
University Press, 2004), p. 228.  
240 Pondrom, p. 80. 



 

115 

 

Furthermore, just as Lawrence depicts the general populace in Lady Chatterley’s Lover in 

terms of the pursuit of pleasure and aversion to pain, K. similarly resembles Nietzsche’s 

Last Man:241  

After all, K. lived in a country which enjoyed law and order; there was universal peace; 

all the laws were upheld; so who dared to pounce on him in his own home? He had 

always been inclined to take everything as easily as possible, to believe the worst only 

when the worst happened, not to worry about the future even when everything seemed 

threatening. (The Trial, p. 3) 

This passage captures the ‘narrower, abbreviated, simplified world’ that K. inhabits (WTP, 

p. 15). Another Nietzschean passage, alluded to above, comes to mind in line with K.’s 

optimistic perspective: 

Most men tolerate life without grumbling too much and believe thus in the value of 

existence, but precisely because everyone wills himself alone and stands his ground 

alone, and does not step out of himself as do those exceptional men, everything 

extrapersonal escapes his notice entirely, or seems at most a faint shadow. (HAH, p. 36) 

K. seeks to maintain this simple, ‘narrow’ perspective of life: he had never visited the 

squalid suburbs until his first tribunal; he consoles himself in adversity that he would not 

have suffered ‘[i]f he stayed at home and led his normal life’ (The Trial, p. 46). His thought 

and behaviour are repeatedly characterised by a desire to minimise his suffering: applying  

Nietzsche’s observation, K. ‘wills himself alone and stands his ground alone’ in order not 

to be exposed to others’ pain (HAH, p. 36). However, one consequence of K.’s habitual 

denial of struggle and difficulty is an ‘excessive sensitivity’ towards distress: K. evokes 

Nietzsche’s argument that, as a consequence of ‘the poverty of real experience of pain’ in 

the comfortable, modern world compared to past ages, ‘pain is hated much more than 

formerly’ (GS, p. 61). That is, Nietzsche contends that modernity is an age of ‘refinement 

and ease’ in which ‘one can hardly‐endure the presence of pain’ (GS, p. 61). The weight to 

this argument is achieved as Nietzsche claims that ‘excessive sensitivity […]  seem[s] to 

me to be the real “distress of the present” ’ (GS, p. 61). As a result of the court’s 

persecutory intrusion, K. is propelled into a world of pain and senseless distress, as Karl J. 

                                                            

241 See p. 67. 



 

116 

Kuepper observes: ‘[h]umiliation and pain are such integral components of all procedures 

of the trial, that the stooping posture seems like the distinguishing mark of everyone 

connected or involved with the trial authorities.’242 In this world K. repeatedly exemplifies 

Nietzsche’s point on this modern sensitivity to distress. For instance, as K. becomes aware 

that Block’s appearance is reflective of the hardship that the merchant has endured, he 

commands Leni to take Block away, as he ‘could not stand the sight of the merchant any 

longer’ (The Trial, p. 142). Furthermore, while a host of readings of the lumber room 

scene have been proferred, one may also conjecture that K. offered to be whipped in 

place of the guards due to an incapacity to stomach the sight of others’ distress.243  

By illustrating K.’s hyper‐sensitivity I wish to augment the point that prior to the court’s 

intervention K. has minimal encounters with others. Indeed, for James Hawes it is 

precisely this absence of contact with others that constitutes K.’s guilt: 

Guilt (if it merits the title) that comes from inaction is incurable. This may be the hidden 

logic in the opening line of the novel. Josef K. has done nothing bad to anyone. He has 

actually ‘done’ nothing at all to anyone, he has not functioned interpersonally.244  

K. is primarily characterised by a desire to avoid contact with the court. I would add to 

Hawes’ reading that K.’s experience of others, since the initiation of the process at least, 

would seem to justify such recoil: others appear to be hostile forces, working against him 

from the moment that the court intervenes in his life. Indeed, as Kundera notes, everyone 

readily assumes K’s guilt.245 His enduring desire for detachment may be reflective of an 

unconscious awareness that becomes increasingly conscious with the novel’s movement, 

namely that ‘[e]verything belongs to the court’ (The Trial, p. 118). 

                                                            

242 Karl J. Kuepper, 'Gesture and Posture as Elemental Symbolism in Kafka's the Trial', in Twentieth Century 
Interpretations of The Trial, ed. by James Rolleston (Indiana University: Prentice‐Hall, 1976), pp. 60‐69 (p. 
66). 
243 For other views see, for example: Elizabeth Boa, Kafka: Gender, Class, and Race in the Letters and 
Fictions (Oxford: Clarendon Press, 1996), p. 185; Anna Katharina Schaffner, 'Kafka and the Hermeneutics of 
Sadomasochism', Forum for Modern Language Studies, 46 (2010), 335; David Tenenbaum, Issues of Shame 
and Guilt in the Modern Novel (New York: Edwin Mellen Press, 2009), p. 135. 
244 James Hawes, 'Faust and Nietzsche in Kafka's Der Prozess', New German Studies, 15 (1988), 145‐46. 
245 Kundera, p. 209. 



 

117 

 

Furthermore, it is key to note that K. reads his relations with others on a contractual 

basis, one that consists of the identification of obligations, debts and compensation.246 By 

tracing K.’s comportment through this heuristic lens, it may be argued K.’s desire not ‘to 

be obliged to anyone’  reflects his fear of further suffering given the particularly 

retributive nature of social relations that he witnesses and experiences (The Trial, p. 27). 

Block’s account of the court, for example, suggests that ‘the great organism’ can be seen 

as a creditor seeking recompense for an injury suffered. On this understanding, the 

primary affect instilled by the court on the populace and the defendants is one of fear 

and paralysis. Block’s analysis of the court reinforces K.’s apprehension and anxiety, for 

instance, as he warns K. against ‘doing oneself immeasurable harm through attracting the 

particular attention of a bureaucracy which was always vengeful’ (The Trial, p. 95): 

One had to keep quiet, even when this went against the grain! And try to see that […] 

the great organism itself compensated for the slight disturbance by easily producing a 

replacement at another point ‐ everything was after all connected ‐ and remained 

unchanged, assuming it did not become (and this was probable) even more secretive, 

even more observant, even more severe, even more malevolent. (The Trial, p. 95) 

This apprehension of the court evokes Nietzsche’s hypothesis of primeval punishment in 

the Genealogy:  

Throughout most of human history, punishment has not been meted out because the 

miscreant was held responsible for his act, therefore it was not assumed that the guilty 

party alone should be punished:‐ but rather, as parents still punish their children, it was 

out of anger over some wrong which had been suffered, directed at the perpetrator, but 

this anger was held in check and modified by the idea that every injury has its equivalent 

which can be paid in compensation, if only through the pain of the person who injures. 

(OGM, p. 43)   

As Nietzsche scholar Aaron Ridley succinctly puts it, ‘[i]n injuring someone the culprit 

becomes a debtor ‐ one who owes recompense to his creditor.’247 The primitive logic of 

punishment thus appeals to the ‘psychological trappings’ of ‘buying and selling’, ‘the 

                                                            

246 I will illustrate this in more detail below. For further examples of K.’s thinking in these terms, see The 
Trial p. 72: K. feels ‘indebted’ to his uncle; The Trial p. 75: he feels that he ‘owes’ the family an explanation. 
247 Ridley, p. 31. 



 

118 

oldest and most primitive personal relationship there is’ (OGM, p. 49). Moreover, 

Nietzsche stresses that: 

Through punishment of the debtor, the creditor takes part in the rights of the masters: 

at last he, too, shares the elevated feeling of despising and maltreating someone as an 

‘inferior’ ‐ or at least, when the actual power of punishment, of exacting punishment, is 

already transferred to the ‘authorities’, of seeing the debtor despised and maltreated. 

So, then, compensation is made up of a warrant for and entitlement to cruelty. (OGM, p. 

45)  

Punishment, then, as Christopher Janaway expresses it, is ‘a legitimization of 

cruelty’.248 Echoing Zarathustra’s pronouncement that ‘man is the cruellest animal’ 

(TSZ, p. 235), here in the Genealogy Nietzsche contends that man has an instinctive 

disposition to inflict suffering upon others: ‘[t]o see somebody suffer is nice, to make 

somebody suffer even nicer ‐ that is a hard proposition, but an ancient, powerful, 

human‐all‐too‐human proposition’ (OGM, p. 46). Nietzsche claims that these cruel 

aggressive drives are permanent human traits, although they may have altered in 

form, having become spiritualized or sublimated.249 Kafka’s novel, I would suggest, 

parallels Nietzsche’s insights on the human condition, upon the persistency of the 

pleasure of making others suffer. What is more, as Allen notes, Kafka seems to be 

suggesting that ‘the “modern”, “enlightened” mode of justice is always capable of 

relapsing into the arbitrariness and “inhumanity” of apparently outdated 

procedures’.250  

In addition to expounding a general overview of the court’s functioning, Block also 

describes particular individuals within the court as ‘vengeful’. For instance, Block warns K. 

of Huld’s vindictiveness, and the advocate’s cruel subjugation of the merchant can be 

interpreted as punitive and compensatory: Block is made to pay for apparently betraying 

the advocate by hiring extra legal assistance. What is more, Huld punishes Block by 

systematically denuding him of his interpretative integrity: Huld firstly confuses Block as 

to whether he is to wait or to enter his room; the advocate subsequently compels the 

merchant to study abstruse legal documents beyond his comprehension, which Huld 

                                                            

248Christopher Janaway, Beyond Selflessness (Oxford: Oxford University Press, 2007), p. 134.   
249 See, for example, OGM, p. 45. 
250 Allen, p. 159.    



 

119 

 

claims are ‘only to give him an idea of how difficult the battle I’m waging on his behalf 

really is’ (The Trial, p. 152). Moreover, Huld informs the merchant of news of his case 

which, however, is indecipherable: the advocate speaks unclearly throughout and informs 

Block that, ‘[y]ou will know that various opinions pile up round every case like an 

impenetrable thicket’ (The Trial, p. 153). Adumbrating K.’s encounter with the priest in 

‘The Cathedral’ chapter, Huld thus subdues Block by referring to an infinite proliferation 

of interpretations of his case: Block, like K., is subject to an indefinite deferral of the 

definition of the charge brought against him. The court and its officials thus exact cruel 

compensation for a perceived disturbance by subjecting the identified debtor to an 

irresolvable indeterminacy and thus terrifying senselessness. 

A Vindictive Process 

Interpreting his case from his familiar banking perspective, that is, domesticizing it in 

terms of debit and credit, allows K. momentary hermeneutic mastery: ‘[t]he case was 

nothing but a large business deal’ (The Trial, p. 99). Furthermore, as he recalls previous 

successes in his banking role, K. is temporarily buoyed and reassured of his capacity to 

triumph against the court: for K. it is primarily a matter of success or failure against an 

adversary, rather than one of moral guilt or innocence. For many critics this approach 

typifies K.’s failing, a failing that is marked by an inadequacy to look inward and recognize 

his own inherent culpability. For instance, Robertson among others points to K.’s moral 

transgression: hinting at the court’s potentially benevolent role, Robertson claims that 

‘[t]he Court has begun arousing him from previous moral indifference into the beginnings 

of self‐awareness’.251 In this line of argument, K. is not guilty of any particular act of 

transgression, but rather of an ignorance of ‘the moral law’. Indeed Robertson claims that 

‘[r]igorous self‐examination is the only means to overcome his “repressed moral 

awareness”. ’252 

                                                            

251 Robertson, p. 104.; See Bridgwater, p. 61. Bridgwater echoes this view: ‘However much K.’s rational self 
of Conscience may try to assert itself, he continually lacks moral concentration, and in every case eventually 
follows the Will, that is, his desires. In Biblical terms K. is, like Karl Rossman, the victim of original sin, for his 
very will is guilty.’ 
252 Robertson, p. 118. Robertson follows Ingeborg Henel here. See Ingeborg Henel, 'The Legend of the 
Doorkeeper and Its Significance for Kafka's Trial', in Twentieth Century Interpretations of The Trial ed. by 
James Rolleston (Indiana University: Prentice‐Hall, 1976), pp. 40‐55 (p. 42). Henel argues: ‘At his arrest he 



 

120 

It is evident in the novel, however, that the court’s processes actually prevent any form of 

‘rigorous self‐examination’. K. realizes, for instance, as he contemplates transcribing and 

then scrutinizing his personal history, that the continual inability to comprehend the 

actual charge brought against him outweighs any ameliorative manoeuvre, even that of 

self‐examination: 

Without having a particularly apprehensive nature one could easily come to believe that 

it was impossible ever to get the plea ready. Not because of laziness or cunning (only the 

advocate could be hampered by these) but because in ignorance of the actual 

accusation and even of any further charges arising from it one had to recall the most 

trivial actions and events of one’s life, present them and review them from every angle. 

(The Trial, pp. 100‐101)  

K. is aware that the lack of specific charge itself prevents any attempt at self‐exculpation. 

The thought of embarking upon an endless and ultimately fruitless process of self‐

scrutiny, one that will inevitably fall short of attaining a totalizing perspective, precipitates 

a depressing lethargy: having resolved to write his plea given that ‘it would not be enough 

[…] to sit in the corridor like the others with his hat under the bench’ (The Trial, p. 100), K. 

is now beset by weariness and despondency, for ‘[a]gain his thoughts were ending in 

lamentation’ (The Trial, p. 101). The court precipitates resignation and paralysis rather 

than moral self‐scrutiny. Giles Deleuze and Felix Guattari’s point on the court’s 

perniciousness is pertinent: ‘[c]ulpability is never anything but the superficial movement 

whereby judges and even lawyers confine you in order to prevent you from engaging in a 

real movement, that is, from taking care of your own affairs.’ 253 

Critics also hold K. culpable by adducing evidence of his immoral, instrumental 

behaviour in his relations with others. Robertson contends that ‘[i]n his dealings with 

other people, K. is aggressive and calculating’.254 Hawes echoes this, and, ‘doubting 

the moral soundness of Josef K.’, adduces Roy Pascal’s evaluation: ‘[s]exuality has a 

place in Der Process and Das Schloss chiefly as a means to acquire power over 

                                                                                                                                                                                    

ignored the inspector's admonition that he occupy himself less with his innocence and the authorities and 
reflect more about himself’. 
253 Gilles Deleuze and Félix Guattari, Kafka: Toward a Minor Literature (Minneapolis: University of 
Minnesota Press, 1986), p. 45.  
254 Robertson, p. 99. 



 

121 

 

another person.’255 I do not dispute K.’s moral ambiguity. However, I follow Ring’s 

observation that, ‘[i]t appears as though the entry of the court into K.’s life unlocks a 

sadistic instinct in him: to preserve the law, and to extract enjoyment from enforcing 

it upon others.’256 Ring’s claim that ‘K. begins to yield to the court’s strange 

processes’,257 having at first protested against his arrest, echoes my reading of K.’s 

development: having previously lived a sheltered, ascetic life, the court’s intervention 

not only opens K. to various erotic encounters, it also induces him to perpetrate 

similar cruelties upon others as he experiences himself at the hands of the court. In 

the first instance, the court’s malign influence can be illustrated by pointing out that 

K.’s infliction of suffering upon others is unintentional, resulting from being both 

exhausted and distracted by the legal proceedings. Such instances arise in his 

business capacity. Indeed, increasingly afflicted by a sense of self‐division as his case 

overwhelms him, K. perceives this diversion from his business affairs itself as ‘a 

torture sanctioned by the court as part and parcel of the proceedings’ (The Trial, p. 

105). The effect of his growing neglect of bank business is to inflict his dependents 

with a similar sense of futility: K. refuses to see the clients ‘who now appeared to 

have waited entirely in vain’ (The Trial, p. 109); and, in no ‘fit state to listen’ to the 

manufacturer’s financial request, he wonders ‘when the manufacturer would 

eventually realize that all his words were useless’. (The Trial, p. 102). K. increasingly 

resembles and perpetuates the nature of the court processes that he himself is 

subjected to. 

Moreover, I read further instances of K.’s collusion with the court’s punitive structure to 

derive from his need to palliate his own pain through exercising a compensatory cruelty. 

That is, K.’s complicity with the court, or what Ring calls his ‘paradoxical attraction to the 

regulation and retribution of the law’, stems from his need to assuage his suffering.258  

Again, Nietzsche’s penetrating analysis of the psychology of the sufferer informs my 

reading: ‘every sufferer instinctively looks for a cause of his distress; more exactly, for a 

                                                            

255 Hawes, p. 140; Roy Pascal, From Naturalism to Expressionism: German Literature and Society 1880‐1918 
(London: Basic Books, 1973), p. 240. 
256 Ring, p. 312. 
257 Ibid. p. 306. 
258 Ibid. p. 312. 



 

122 

culprit, even more precisely for a guilty culprit who is receptive to distress’ (OGM, p. 99). 

The novel insists upon the characters’ need to identify the nearest culprit, or debtor, to 

hold accountable for any perceived loss. Tellingly, The Trial  emphasises the incongruity of 

such identifications. For instance, K. mistakenly holds his landlady accountable for his 

arrest and had ‘even thought for a moment of punishing Frau Grubach by persuading 

Fräulein Burstner to join him in giving notice’ (The Trial, p. 18). K.’s relationship with 

Fräulein Burstner is similarly characterised by K.’s aberrant apportioning of blame. 

Debtor‐creditor positions are highly unstable in this relationship, and the characters’ 

discourse confuses conventional notions of transgression and accountability: immediately 

following K.’s misplaced reproach of the Fräulein for ‘introducing disturbance and 

disorder’, he seeks her forgiveness for the court officials’ invasion into her room, which, 

he tells her, was ‘done by strangers, against my will’; insofar as Fräulein Burstner ‘can’t 

find any trace of disorder’, she grants ‘with pleasure the forgiveness’ that K. requests (The 

Trial, p. 19). However, gesturing towards her own hypersensitivity, she instantly 

reproaches K. when she then notices the slightest of disturbances to her room. Given that 

he is not ultimately accountable for this almost imperceptible disruption, Kafka again 

portrays the characters’ primary need to assuage any perceived injury. 

Additionally, Paul Alberts’ argument, suggesting that the court’s incompetency 

compounds K.’s confusion in social relations, is relevant:  

The figure of K. struggles within himself, but also with social relations, and the rules of 

interaction, legal and extra‐legal, that demand obedience. Human social relations for 

Kafka are not neatly enframed, regulated or enhanced by the legal system, but appear 

as too‐often insincere, unreliable ‐ threatening or driven by base needs that erupt 

irregularly.259 

Among the ‘base needs that erupt irregularly’ includes the fundamental need to bring 

relief to one’s suffering. From this point of view, Alberts’ comment suggests that there is 

an absence of a controlling, authoritative judiciary which would stabilize these outbursts 

of vindictive sentiments. Indeed, it may be surmised that the irregular court thus seems 

                                                            

259 Paul Alberts, 'Knowing Life before the Law: Kafka, Kelsen, Derrida', in Philosophy and Kafka, ed. by 
Brendan Moran and Carlo Salzani (Plymouth: Lexington Books, 2013), (p. 189).  



 

123 

 

to operate immanently and insidiously: in effect, the disorderly nature of the court itself 

proliferates its own retributive structures on a micro, interpersonal level. 

What is also evident as K. repeatedly misreads the roles of debtor and creditor, is that it 

his position of powerlessness that propels his drive to reproach the other. For instance, K. 

identifies the washerwoman as the culprit for interrupting his moment of grandiloquence 

at the tribunal despite the fact that it was ‘not clear’ whether she was to ‘blame’ for the 

shrieking (The Trial, pp. 35‐6). Indeed, despite realizing that it is the student, rather than 

the washerwoman, who is responsible for the offensive, distracting shrieking, K. 

continues to hold her culpable, suggesting that what is key is simply identifying a guilty 

culprit: there must be some form of restoration following a perceived loss. Furthermore, 

when he returns to the courtroom the following week, K.’s ineradicable need to find a 

guilty culprit, and his incapacity to surmount his grievances, are again illustrated when he 

belies his apparent magnanimity towards the washerwoman: despite claiming that the 

speech’s interruption was ‘all in the past, almost forgotten’, even though it had ‘really 

infuriated’ him at the time, he immediately subverts this poise of equanimity to explicitly 

censure her (The Trial, p. 40).  

Moreover, as the washerwoman subsequently exculpates herself by clarifying her 

situation and claiming that ‘ “I am excused in the eyes of all who know me” ’ , she points 

to K.’s limited perspectival knowledge and to the inappropriateness of his reproach (The 

Trial, p. 37). This episode, highlighting K.’s incomplete knowledge, gestures to another key 

theme of the novel, namely, the inevitably finite and embodied nature of truth claims. 

This point evokes Nietzsche’s doctrine of perspectivism: countering traditional 

epistemological notions of objectivity and disinterestedness, Nietzsche contends that 

‘[t]here is only a perspective seeing, only a perspective “knowing’’ ’ (OGM, p. 92). In the 

novel, truth or knowledge claims are ineradicably orientated by needs, drives or affects: 

they reflect the social or psycho‐physiological will to power of the individual. 

Nevertheless, several characters presume to hold a neutral, objective position, usually 

claiming to offer K. a supposedly detached and reliable overview of the court’s 



 

124 

operations.260 The reader learns to be suspicious of such claims. And the reader’s ironic 

detachment extends to K. when he promulgates similar views. At his first hearing, for 

instance, K. claims to possess a detached, objective view of the court’s proceedings. He 

purports to ‘distance’ himself ‘from the whole business’ of his arrest and so ‘judge it 

calmly’ (The Trial, pp. 35‐6). From this privileged standpoint, he promises to bequeath 

insights that are to the court’s ‘advantage’ and that will provoke improvements. 

Furthermore, his alleged perspectival distance is accompanied by an alleged stance of 

affective disengagement, as he informs the court:  

‘What has happened to me represents of course only one individual case, and as such 

it’s not very important since I don’t take it too seriously, but it’s typical of the 

proceedings instituted against many people. I speak here for those, not for myself.’ (The 

Trial, p. 33) 

However, his very ‘interested’ position becomes immediately apparent, primarily 

signalling his need to assuage his grievances. For  this assertion, claiming to transcend his 

own suffering and to selflessly represent others in order to ameliorate the injustices 

perpetrated against them, is considerably undermined by his later concession to the 

washerwoman:  

‘I would never have got mixed up voluntarily in these things, and my sleep would never 

have been troubled by the need to make improvements in this judicial system. But 

because I was allegedly arrested ‐ I am under arrest, in fact ‐ I’ve been forced to 

intervene here, indeed in my own interest.’ (The Trial, p. 40) 

Moreover, his detailed articulation of his injuries, coupled with his delight at the apparent 

humiliation of the examining magistrate, belie his posture of equanimity to signal, rather, 

a deep drive for a compensatory retribution. This drive for revenge, however, cannot be 

actually fulfilled. Even his humiliation of the examining magistrate is ambiguous, and, like 

all events in the text, provisional and subject to one’s interpretative perspective. K.’s only 

recourse is to have his suffering palliated by the thought of an imaginary or deferred 

vengeance against his more powerful adversary: he indulges in a fantasy of the 

magistrate’s loss when he envisions abducting the woman. Here K. brings to mind 

                                                            

260 See especially K.’s discussion with Titorelli. The Trial, p. 118; p. 121. I shall discuss the priest’s 
authoritative omniscience below. See pp. 126‐7. 



 

125 

 

Niezsche’s characterisation of the powerless slaves who ‘being denied the proper 

response of action compensate for it only with imaginary revenge’ (OGM, p. 21). 

Evoking Nietzsche’s analysis of ressentiment, the characters’ frequent vengeful imaginings 

are not only attended by a cognizance of impotence, but they involve the cruel spectacle 

of the other’s violent punishment. For instance, the court usher acknowledges both his 

actual powerlessness and fantasises retaliating  against the student who goes off with his 

wife, the washerwoman:  

If I were not so dependent on them I would have squashed that student against this wall 

long ago. Here, next to this notice. I dream about that all the time. Here, a little above 

the floor, he is pinned to the wall, arms stretched out, bandy legs in a circle, and streaks 

of blood all round. But so far that’s only a dream. (The Trial, p. 48) 

In also being deprived of possession of the washerwoman, K. registers his ‘first 

indubitable defeat’ and resorts to a similar compensatory vision: K. ‘pictured to himself 

the most ridiculous scene possible’ whereby this ‘pathetic student, this puffed‐up child’ 

would kneel by his mistress Elsa’s bed ‘and beg for mercy with hands clasped in prayer’ 

(The Trial, p. 46). This image of the student’s humiliation anticipates Block’s subjugation 

and, by extension, K.’s own demise. Moreover, the fact that Elsa is apotheosized 

prefigures K.’s own execution scene: in both scenarios suffering is presented for the 

pleasure of the spectator; here, and at K.’s death, this spectator suggestively assumes 

divine status.  

To recapitulate, The Trial alerts the reader to the fallibility of any objective, omniscient 

claims to knowledge. It continually highlights the provisional and interested, or 

motivated, nature of such claims, which, in K.’s case, are largely determined by his pathos 

of powerlessness and injury. Attending to these points to highlight Kafka’s insistence 

upon the embodied nature of knowledge would seem to counter Bridgwater’s claim that 

‘[b]ecause he rejected material reality, Kafka sought to create wholly “spiritual” works 

that would have no reference back to the empirical world’.261 In my following 

examination of the priest’s parable of the man from the country, the perspectival, limited 

                                                            

261 Bridgwater, p. 44. 



 

126 

basis of truth claims is again highlighted. I shall depart from the critical tendency to 

privilege the parable solely as a philosophical or interpretative conundrum by remaining 

attentive to K.’s actual plight: interpretation is a site of agonistic conflict, and K.’s 

subsequent paralysis must be read in light of the frustration of K.’s concrete need to 

interpret the nature of the charge brought against him. 

The Will to Interpretation 

There are parallels between the advocate Huld’s subjugation of the merchant Block and 

K.’s hermeneutical dispute with the prison chaplain in ‘The Cathedral’ chapter: in both 

cases there is a contestation of interpretations; characteristically, the official’s voice  

dominates the discourse, purporting to hold something of an authoritative, omniscient 

and unassailable standpoint; moreover, a hermeneutic impasse besets the defendant due 

to the endless proliferation of interpretations that operate to signal the perpetual 

deference of a clear statement of the charge brought against them. It is this impasse, I 

hold, that signals the defeat of the respective defendants. The failure of K.’s power to 

actively interpret his situation propels his suicide, or execution. 

Nietzschean echoes abound in ‘The Cathedral’ chapter. Robertson and Hawes point to the 

religious setting to suggest reverberations with Nietzsche’s ‘death of God’: K. is drawn to 

a man in the cathedral looking on at a picture of the burial of Christ.262 Echoing the 

demise of the court, and signalling a parallel with Nietzsche’s thought on God’s death, 

Hawes notes that the cathedral ‘is literally a structure which has lost its rationale but still 

exists’.263 This cathedral setting acts as the background in which the priest narrates the 

parable of the man from the country, or the story of ‘Before the Law’. Critics have tended 

to privilege the import of the parable with regards to the novel as a whole: Robertson 

claims that ‘[i]t is perhaps the supreme moment in Kafka’s writing’,264 and Ingeborg Henel 

argues that it is ‘the key to the novel itself’.265 Robertson and Henel both focus upon the 

parable’s final sentence to unlock the ‘puzzle’ of the novel. Robertson, for instance, 

argues that ‘[t]his peripeteia – the doorkeeper’s information to the dying man that the 

door was all along intended for him and for him only – is an essential part of the story’s 

                                                            

262 Robertson, p. 122; Hawes, p. 135. 
263 Hawes, p. 135. 
264 Robertson, pp. 122‐23. 
265 Henel, p. 48. 



 

127 

 

meaning.’266 As Henel puts it, ‘[t]he law in question here is the law of each individual’,267 

and consequently the individual must perform ‘the act of self‐judgment’. Henel thus 

claims that K.’s ‘desire to lead a quiet life outside the trial have prevented him from 

hearing what the priest meant to tell him by means of the legend: that he should give up 

his evasions and confront his judge’.268 For Henel, then, K. fails through weakness: as a 

perfect example of a Nietzschean Last Man, K. evades his own individual responsibility. 

While this reading may be seductive, I take issue with it, however: firstly, I shall challenge 

the assumed authority of the priest’s discourse; secondly, by remaining attentive towards 

K.’s actual quest, that of discovering the nature of the court’s charge, I want to ensure 

that my reading stays proximate to the interpretative impasse that besets the protagonist 

with regards to the reason of his arrest. That is, K.’s experience is first and foremost one 

of ‘senseless suffering’. 

In contesting the priest’s privileged position assumed by Robertson, Henel and others, I 

follow Allen who observes: 

The priest is as much a functionary of the law as Titorelli, the Advocate, or the arresting 

officers, and thus his tale does not inevitably explain any more or less of the law than 

does that of any other character; it could be as much symptomatic as revelatory. 269 

To corroborate this argument, it is worth examining K.’s actual exchange with the priest, 

something which is neglected in the aforementioned discussions. Here K. oscillates from a 

combative independence to a desire for conciliation which amounts, I shall argue, to his 

capitulation.270 K.’s surrender is prefigured when he denies, or overrides, his own 

empirical experience in order to place trust in the priest: his faith in the priest involves 

the repudiation of obvious signs of the priest’s hostility. This amounts to a denial of his 

                                                            

266 Robertson, p. 123. 
267 Henel, p. 48. 
268 Ibid. p. 50. Henel also invokes Zarathustra’s maxim to pronounce judgement on K.:  
‘Can you be judge of yourself and avenger of your own law? It is terrible to be alone with the judge and 
avenger of one's own law’ (TSZ, p. 89). 
269 Allen, p. 145. 
270 I am reading this section of the novel with Nietzsche’s views on ‘the value of having enemies’ in mind. 
See Twilight of the Idols, p. 53. In this startling passage Nietzsche claims, ‘[o]ne has renounced grand life 
when one renounces war’. The following citation is particularly suggestive with regard to K.’s subsequent 
demise: ‘[o]ne is fruitful only at the cost of being rich in contradictions; one remains young only on 
condition that the soul does not relax, does not long for peace.’ 



 

128 

own embodied perspective, a relinquishing of his own interpretative integrity: fatigued, 

and determined to achieve conciliation, he surrenders any remnant of autonomy he 

possesses. Here K.’s movement parallels Block’s trajectory: the merchant’s 

transformation from proud defiance to a debased surrender, signified most apparently by 

his growing and humiliating dependence on Leni, the advocate’s maid, is mirrored in K.’s 

newfound desire for an absolute and ‘decisive’ dependence upon the other:   

K. had no doubts about the priest’s good intentions; it was not impossible that if he 

were to come down he would make common case with him, it was not impossible that 

he might receive from him some decisive and acceptable advice. (The Trial, p. 165) 

Contrary to K.’s certitude, the figure of the priest remains ambiguous and radically 

indeterminate. The priest is thus similar to the other ‘helpers’ K. seeks and encounters. 

This becomes apparent when examining the discourse that ensues the priest’s narration 

of the parable, which itself highlights the role of exegesis: both K.’s and the priest’s 

respective interpretations of the parable examine the interpretative capacities of both 

the man from the country and the door‐keeper. Central to the debate is the notion of 

truth and perspective: the reliability of each figure in the narrative and whether they have 

been deceived or not, either by the other or by their own respective, necessarily limited 

perspectives, comes to the fore.   

For some, such as Jacques Derrida, what is crucial about this chapter is its 

demonstration of the endless proliferation of discourse: ‘[t]his entire chapter is a 

prodigious scene of Talmudic exegesis, concerning Before the Law, between the 

priest and K.’271 For Derrida the discussion is thus paradigmatic of deconstructive 

practice, revealing the perpetual play or deferral of meaning. As he puts it elsewhere, 

‘[t]he absence of the transcendental signified extends the domain and the play of 

signification infinitely’.272 On the one hand, the priest himself suggests this potential 

radical play of significance: he seemingly endorses an active heuristic engagement 

with the parable and repeatedly alludes to alternative interpretations. For instance, 

he appears to encourage K.’s interpretative agency when he rebukes him not to ‘take 

                                                            

271 Jacques Derrida, 'Before the Law', in Acts of Literature, ed. by Derek Attridge (London: Routledge, 1992),  
(p. 217).  
272 Jacques Derrida, 'Structure, Sign and Play in the Discourse of the Human Sciences', in Modern Criticism 
and Theory, ed. by David Lodge (New York: Longman, repr. 1993), pp. 108‐23 (p. 110). 



 

129 

 

somebody else’s opinion without testing it’ (The Trial, p. 167). On these lines, the 

priest seems to echo Nietzsche’s attack on the narrow, dogmatic assertion of an 

absolute notion of truth: Nietzsche assails ‘that unconditional will to truth’, as ‘faith 

in the ascetic ideal itself […] it is the faith in a metaphysical value’ (OGM, p. 119). And, 

paralleling the discourse surrounding the parable, one method by which Nietzsche 

undermines this metaphysical value is by arguing for a multiplicity of perspectives: 

‘[t]here are many kinds of eyes. Even the sphinx has eyes ‐ and consequently there 

are many kinds of “truths”, and consequently there is no truth’ (WTP, p. 291). As 

Schrift puts it, ‘the assertion of a multiplicity of truths effectively deconstructs the 

epistemological standard of truth as single and univocal’.273 

On the other hand, however, the priest dominates the discourse and ultimately denies 

K.’s reading of the text. For instance, the priest simultaneously forecloses such 

interpretative profusion when he chastises K. for having ‘ “insufficient respect for the 

written record and […] [for] altering the narrative” ’ (The Trial, p. 168). Not only is the 

priest’s authoritative voice asserted, but this claim presupposes privileged access to a  

transcendental signified free from the threat of interpretative corruption. The priest’s 

appeal to a transcendental signified, to an unconditional truth, is repeated with his 

invocation of the law’s absolute infallibility. Again this manoeuvre seeks to undermine K.’s 

interpretation: as K. determines the door‐keeper’s culpability for having deceived the 

man, the priest confers the functionary with transcendental status, warning  K. that ‘ ‘‘to 

doubt his worthiness is to doubt the law” ’ (The Trial, p. 168). Presenting the door‐keeper 

as  infallible and beyond reproach, the priest’s shifting position now controverts 

Nietzsche’s  declaration that ‘[t]he will to truth needs a critique ‐ […] the value of truth is 

tentatively to be called into question’ (OGM, p. 120). 

What I want to emphasise is that the priest’s authoritative appeal to an esoteric 

knowledge of a transcendental text is accompanied by a persistent combative 

posture, manifesting in the repeated negation of K.’s perspective. This episode thus 

highlights that exegesis is a site of agonistic conflict: interpretation is reflective of 

respective power positions and claims; the text is not a site for the neutral, free play 

                                                            

273 Schrift, p. 154. 



 

130 

of discourse. For, having guided K. through a number of interpretative orientations, 

the priest argues: ‘ “[a]t any rate, the figure of the door‐keeper is thus interpreted in 

a way that differs from your opinion” ’ (The Trial, p. 169). The priest’s rhetorical 

strategies thus suggest a resemblance with Nietzsche’s portrayal of the ascetic ideal: 

according to the thinker, this ‘rejects, denies, affirms, confirms only with reference to 

its interpretation’ (OGM, p. 116). The priest’s strategies thus ultimately seek to deter 

K. from interpretative engagement: ‘ “I am only telling you the opinions which exist. 

You must not pay too much attention to opinions. The written word is unalterable, 

and opinions are often only an expression of despair” ’ (The Trial, p. 169). Straus 

summarises K.’s encounter with the priest:  

Joseph’s K. experiences of conversation and language with the priest who recites the 

story of “Before the Law”, can be read as instances of how the authorizing of certain 

premises can lock up meanings and destroy understanding, even as the author of these 

premises invites free‐play ‐ or in the case of the priest, free will.274  

The priest’s defamation of interpretative plurality recalls the advocate Huld’s 

concluding comments to Block, which similarly seem to deprive the accused of any 

value of active interpretative engagement. As Block desperately awaits information 

on his case with regard to the advocate’s discussion with another judge, Huld informs 

him:‘ “[t]hat declaration by the judge has no significance at all for you […]. You 

wouldn’t understand them anyway, so it’s enough for you to know there are lots of 

arguments against it” ’ (The Trial, p. 153). This comment accompanies and 

underscores Block’s utter subjugation. 

To illustrate the radical instability of authoritative positions, and the interpretative 

conundrum that K. is subject to, it is worth noting that the priest again invites a 

Nietzschean reading at the conclusion of the discourse: to undermine K.’s exegesis of 

the parable, the priest simultaneously subverts the presupposition of an external, 

validating truth or authority by retorting, ‘ “one does not have to believe everything 

is true, one only has to believe it is necessary” ’ (The Trial, p. 172). Reinforcing the 

Nietzschean flavour of this discourse, K. responds: ‘ “[d]epressing thought. It makes 

the lie fundamental to world order” ’ (The Trial, p. 172). To apprehend the 

                                                            

274 Straus, p. 386. 



 

131 

 

devastating impact that the priest’s concluding remark has upon K., it is worth 

following Hawes’ point that the priest’s statement is ‘almost verbatim a Nietzschean 

formulation’.275 That is, K.’s quest into the nature of the court terminates with the 

priest’s warning which compels K., in Nietzsche’s words, ‘[t]o recognize untruth as a 

condition of life’ (BGE, p. 36). For Nietzsche claims that ‘without a constant 

falsification of the world […] man could not live ‐ that renouncing false judgments 

would mean renouncing life and a denial of life’ (BGE, pp. 35‐6). Accordingly, it is 

through human interpretative activity that we have imposed order upon a world 

which is ‘for all eternity chaos’ (GS, p. 109): ‘for all life is based on appearance, art, 

deception, point of view, the necessity of perspective and error’ (BT, p. 8). Logic is 

one such lie, or anthropomorphism, by means of which humanity has preserved 

itself. 

In Nietzsche’s thought this insight may signal a celebration of our creative, interpretative 

capacity. For instance, in terms of the liberating potential contained in this disclosure, 

which can be seen as an examination of our inventive strength, Nietzsche claims:  

That it is the measure of strength to what extent we can admit to ourselves, without 

perishing, the merely apparent character, the necessity of lies. 

To this extent, nihilism, as the denial of a truthful world, might be a divine way of 

thinking. (WTP, p. 15) 

Yet, as James Miller points out, the revelation that the truth is illusory, or a ‘kind of 

fiction’, exposes us to the notion that ‘everything we hold as solid and certain about 

the world is, on closer examination, demonstrably accidental, contingent, or false ‐ 

laws, ideas, philosophies, religions, moralities, everything’. 276 In terms of Kafka’s 

novel, it is K.’s ‘essential conviction’ that the law is ‘solid and certain’ that is 

shattered.277 As Kavanagh puts it, K. learns that the ‘only functioning code is 

arbitrary’: K. is devastated as the notion of justice, and disclosure of the concrete 

                                                            

275 Hawes, p. 132.  
276 James Miller, 'Carnivals of Atrocity: Foucault, Nietzsche, Cruelty', Political Theory, 18 (1990), p. 477. 
277 Ibid. 



 

132 

nature of his charge, seemingly evaporates. 278 The thoughts and imagery that 

dominate the close of the chapter signal K.’s consequent defeat and anticipate his 

pending execution. He now resembles those passive, impotent defendants whom he 

had encountered in the corridors whose interpretative capacities were exhausted. 

Now K. similarly appears overwhelmed by things ‘beyond the range of the intellect’ 

(The Trial, p. 136): 

He was too tired to follow all the deductions that could be drawn from the story; they 

led him into unaccustomed trains of thought, removed from reality and more suitable 

for academic discussion among court officials. The simple story had become perplexing, 

he wanted to be rid of it; and the priest, showing great delicacy of feeling, let him do 

this. (The Trial, p. 172) 

K.’s psychological disorientation and dependence is symbolically represented: he is now 

reliant on the priest to guide him out of the cathedral as he was unable ‘to get his 

bearings in the dark. The lamp in his hand had gone out long ago’ (The Trial, p. 172). 

Furthermore, K., who had previously eschewed others’ compassion as degrading and 

debilitating, now invokes the priest’s pity and remonstrates when the priest dismisses 

him as if he ‘meant nothing’ (The Trial, p. 172). 

For Straus, Kafka supersedes Nietzsche by exploring the social and psychological 

repercussions of the ‘liberation from stabilized, hegemonic, essentialist, or metaphysical 

forms of discourse or belief’: ‘K. learns a gross parody of Nietzsche’s lesson: that “Morality 

[is] a useful error” which K. should abandon along with his longing for “rights” and 

“justice”.’279  Yet, while I echo Straus’s endorsement of Kafka’s exploration of the nihilistic 

predicament facing modernity, in my view Nietzsche’s thought similarly engages with ‘the 

trauma of nihilism’.280 Indeed, Nietzsche’s work offers a means to apprehend K.’s 

condition in ways which have hitherto remained unexplored: in line with Nietzsche’s 

preoccupation with nihilism and meaningless suffering, K.’s predicament is one 

characterised by an encounter with excessive, unbearable suffering given that it remains 

‘senseless’. That is, contrary to Straus’s claim, I have argued throughout that Nietzsche 

remains attentive to the negative and real social and psychological impact of nihilism, 

                                                            

278 Kavanagh, p. 90. 
279 Straus, p.382. 
280 Ibid. p. 387. 



 

133 

 

that he simultaneously signals a potentially dangerous condition of disorientation 

confronting modernity. One relevant passage captures Nietzsche’s view of the modern 

conundrum: 

But the tragic thing is that we can no longer believe those dogmas of religion and 

metaphysics, once we have the rigorous method of truth in our hearts and heads, and 

yet on the other hand, the development of mankind has made us so delicate, sensitive, 

and ailing that we need the most potent kind of cures and comforts:‐ hence arises the 

danger that man might bleed to death from the truth he has recognized. (HAH, p. 78) 

Nietzsche again stresses that we moderns have developed a particularly heightened 

sensibility towards suffering. Moreover, he contends that we are now aware that ‘for 

far too long we have interpreted [the world] falsely and mendaciously, […] that is, 

according to a need’ (GS, p. 204). That is, the honesty of the intellectual conscience 

fostered by Christianity itself has eroded credulity in the ascetic ideal, its 

metaphysical notions, and its interpretation of suffering.  This ‘need’, Nietzsche 

points to, is first and foremost in my view, that of conferring suffering with 

significance. This ‘need’ remains even though we ‘now we realize that the way of the 

world is not at all divine ‐ even by human standards it is not rational, merciful, or 

just’; indeed, this ‘need’ is rendered all the more pressing given that we have become 

‘so delicate, sensitive, and ailing’ (GS, p. 204). ‘The danger’ from which ‘man might 

bleed to death’, then, regards unbearable, meaningless suffering. Ridley therefore 

succinctly observes that with the decline in the ascetic ideal, which ‘had succeeded 

for 2000 and more years in making existence and suffering bearable (by making 

them, at bottom, illusions)’, ‘we suddenly find ourselves without those resources 

which, hitherto, we had used to deal with’ suffering.281 Nietzsche contends in one 

notebook entry that ‘[n]ihilism appears at that point, not that displeasure in 

existence has become greater than before but because one has come to mistrust any 

“meaning” in suffering, indeed in existence’ (WTP, p. 35). Nietzsche’s work has 

participated in the deconstruction of the Christian metaphysical picture. However, as 

noted above, Nietzsche remains cognisant of the ascetic ideal’s historical worth in 

                                                            

281 Ridley, pp. 9‐10. 



 

134 

terms of the preservation of the human species: ‘[w]ithin it, suffering was given an 

interpretation; the enormous emptiness seemed filled; the door was shut on all 

suicidal nihilism’ (OGM, p. 127). Kafka’s depiction of K. in the novel’s final chapter is 

suggestive of the modern predicament given the absence or ‘mistrust’ in ‘any 

meaning in suffering’: K. confronts the senselessness of his trial; the door opens to 

suicidal nihilism. 

A Spectacle of Suffering 

Colluding in his execution, the novel’s final chapter nevertheless stresses K.’s insistent 

need to validate himself, to confer meaning upon his existence. His final thoughts 

emphasise his need to interpretatively redeem his suffering:  

‘the only thing I can do now is preserve my logical understanding to the end. I always 

wanted to grab at life, and not with the best of intentions either. That was not right; and 

am I to show now that not even these proceedings lasting a whole year could teach me 

anything? Am I to depart as an utterly stupid man? Are they going to say when I have 

gone that I wanted to end the case at the beginning and that now, at the end, I want it 

to begin again? I don’t want people to say that. I’m thankful they’ve given me these 

stupid inarticulate companions for this journey and that they’ve left it to me to say what 

has to be said to myself’. (The Trial, p. 176) 

While K.’s determination to remain logical appears constant, there are aspects of this 

rumination that reveal a marked shift in K.’s thought, signalling his resignation: he turns 

his attention outwards to how others will perceive him where previously he had been 

dismissive of those who had largely appeared hostile or indifferent; his self‐reproach has 

become more general, more all‐encompassing, as he censures himself for wanting ‘to 

grab at life’. For  Heller and others stressing Kafka’s depiction of the ascetic realization of 

the ‘futility of striving’, such an admission may be interpreted as evidence of K.’s 

voluntary renunciation of willing, or desiring: K. is no longer deceived by life but is 

engaged in ‘an effort to dissolve world and self […] to achieve a state of non‐volition’.282 

My concern with this view is that it seems to be at odds with K.’s empirical experience of 

persecution: K.’s sense of agency is not willingly relinquished but rather gradually eroded 

                                                            

282 Heller, p. 76. 



 

135 

 

by the court’s insidious and senseless operations; through a Nietzschean lens, K.’s 

persistent need to experience himself as an active agent is apparent even at his moment 

of surrender. That is, the interpretation of his suffering remains his chief concern, as he 

seeks to bestow it with redemptive significance: to fulfil his interpretative will to power 

he desires to impose a teleological trajectory upon his experience and so discern that he 

has grown, that he has learned something. 

Nevertheless, K.’s understandable rejection of the thought of the endless repetition of 

the court’s proceedings, apparent in his need to impose an origin and an end to this 

experience, suggests his current position of weakness or life‐negation in Nietzschean 

terms: K’s ruminations evoke, and subsequently repudiate, Nietzsche’s thought 

experiment of the ‘eternal recurrence’. That is, as Nietzsche calls this experiment ‘the 

heaviest weight’, the notion of eternal recurrence equates to the greatest test of one’s 

capacity to appropriate one’s suffering: Nietzsche asks the bearer of this thought to 

examine their life with the view that ‘everything unspeakably small or great in your life 

must return to you, all in the same succession and sequence ‐ […] innumerable times 

again’ (GS, p. 194). With its seemingly extreme responses of despair or affirmation, 

Nietzsche claims that ‘[i]f this thought gained power over you, as you are it would 

transform and possibly crush you’ (GS, p. 194). K.’s repudiation of the thought of the 

continuation of the unfathomable, interminable cycle of the court’s processes is reflective 

of his fatigued condition and anticipates his defeat and execution. 

Exhausted and denuded of his own interpretative capacity, K.’s guilt, as Mark M. 

Anderson notes, is ‘produced by accusation and the attendant persecution’.283 As I read 

it, K. constitutes his own guilt in order to actively interpret his senseless suffering. Yielding 

to the court’s unstable punitive logic allows him to comprehend his distress: he suffers as 

he has transgressed the law. Like Nietzsche’s slaves’ heeding the teachings of the ascetic 

priest, he can ‘understand his suffering itself as a condition of punishment’ (OGM, p. 111). 

His recourse to finding himself culpable, as a guilty debtor who deserves his punishment, 

is evident at the novel’s denouement. 

                                                            

283Mark M. Anderson, Kafka's Clothes: Ornament and Aestheticism in the Habsburg Fin De Siècle (Oxford: 
Clarendon Press, 1994), p. 155.  



 

136 

Bernard Williams observes that ‘feeling guilty involves the internalization of a figure who 

is an ideal “victim” or “enforcer” ’.284 Noticeably, K. relinquishes his feeble resistance 

against his guards, and indeed begins to direct the procession towards his death, when a 

figure resembling Fräulein Burstner ‘appeared in front of them’ (The Trial, p. 175). 

Furthermore, ‘K. was not at all concerned about whether it was Fräulein Burstner or not’: 

‘he wanted to keep her in sight as long as possible, but only because he wanted to keep in 

mind the reproach she signified for him’ (The Trial, p. 175). That he projects the figure of 

Fräulein Burstner, then, signals the presence of a ‘victim’ or ‘enforcer’. With K.’s 

‘reproach’ established, or internalised, K. and the guards cease their pursuit: for K. ‘could 

do without her now’ (The Trial, p. 176).  

Projecting the figure of Fräulein Burstner signals K.’s awareness of having committed a 

transgression: ‘[g]uilt is occasioned only by failing to honour what we take to be an 

obligation’, as May notes.285 The nature of the ‘reproach’ that ‘she signified for him’ is 

important: earlier in the novel, K. had committed a sexual, predatory attack on Fräulein 

Burstner in which ‘he seized her, and kissed her on the mouth and then all over the face 

like a thirsty animal’ (The Trial, p. 23). Fräulein Burstner departs from K.’s embrace as an 

exhausted, forlorn, defeated figure. There is a shift in K.’s interpretation of this assault: he 

moves from an initial innocent triumphalism, oblivious to any sense of transgression 

committed, to one of considered self‐reproach. This transformation attends his defeat at 

the hands of the court. Essential elements of the guilty sensibility are now evident: a 

victim has been harmed, and acknowledging his status as a debtor, K. is beset by feelings 

of failure. Furthermore, by invoking the figure of Fräulein Burstner, K. finds his guilt 

irredeemable. K.’s previous failed attempts to contact the Fräulein reveal that his debt 

towards her has not been, and cannot be, discharged: 

He tried to contact her in several different ways, but she always managed to avoid him. 

[…]Then he wrote her a letter addressed to her both at her office and at her apartment 

in which he tried once again to justify his behaviour, offered any satisfaction she might 

require, promised never to overstep any bounds she might set, and asked only to be 

given an opportunity to speak to her sometime. (The Trial, p. 59) 

                                                            

284 Bernard Williams, Shame and Necessity (Berkeley: University of California Press, 1993), pp. 89‐90. 
285 May, p. 59. 



 

137 

 

As May again notes, the sense of failure that characterises guilt may arise as ‘the 

creditor's terms are not known or even knowable, or because repayment has no 

conceivable terminus’.286 Thus, even though K. ‘had promised to defer to her wishes in 

everything’, there is no response, not even ‘to tell him why she could not grant his 

request’ (The Trial, p. 59). K., who ‘did not want to be obliged to anyone’ (The Trial, p. 27), 

has not repaid his dues and has not even attained clarity with regards to the gravity of his 

misdemeanour: Fräulein Burstner does not ‘appear’ again in the novel until this point.  

Indeed, recalling K.’s earlier vision of the apotheosized  Elsa within his retributive fantasy, 

Fräulein Burstner’s ghostly appearance is suggestive of the elevated, deified status that 

she now assumes for K. . With this point in mind, the carnal, sexualised nature of the 

violation K. perpetrates takes on added significance in pointing to his irredeemable 

culpability. For there is a parallel with K.’s crime and Nietzsche’s analysis of guilt in his 

discussion of the ascetic ideal: for the Christian it is the corrupt essence of carnal 

embodiment that forecloses the possibility of fully discharging one’s debts before God, 

the pure, transcendent deity. Nietzsche contends:  

You will already have guessed what has really gone on with all this and behind all this: he 

seizes upon the ultimate antithesis he can find to his real and irredeemable animal 

instincts, he re‐interprets these self‐same animal instincts as guilt before God. (OGM, p. 

68) 

Accordingly, man is comparatively corrupt and inferior, forever subject to being betrayed 

by his recalcitrant drives as he seeks to imitate or become one with the transcendent 

deity: bound to inevitable failure, man is thus forever guilty. As Nietzsche argues, ‘[g]uilt 

towards God’ allows man ‘to feel the palpable certainty of his own absolute 

unworthiness’ (OGM, p. 68). Corroborating K.’s resolve to find himself worthless in 

contradistinction to his own deified creditor, the novel repeatedly associates the sexual 

                                                            

286 May, p. 59. This parallels the nature of  K.’s guilt towards the court: not knowing the specificity of his 

crime, ‘the creditor's terms are not known or even knowable, or because repayment has no conceivable 

terminus.’   



 

138 

with depravity and decay as it depicts erotic encounters through predatory, animalistic 

imagery.287  

Furthermore, Nietzsche holds that guilt exemplifies the ‘will to torment oneself, that 

suppressed cruelty of animal man’ that has ‘seized on religious precepts in order to 

provide his self‐torture with its most horrible hardness and sharpness’ (OGM, p. 68). 

Critics such as Anna Katharina Schaffner, Margot Norris, and Annie Ring have investigated 

sadomasochistic themes in Kafka’s oeuvre by appealing to thinkers such as Freud, Kraft‐ 

Ebing, and Giles Deleuze.288 By contending that civilized man is constituted by a sado‐

masochistic subjectivity, Nietzsche anticipates much of this field of thought. Bringing 

Nietzsche’s insights upon self‐directed cruelty into this discussion offers further analytic 

tools to bring to Kafka’s novel: for the beleaguered protagonist, not only does the 

perpetration of sado‐masochistic acts enable him to experience some form of a pathos of 

agency, but it also, according to Nietzsche, fulfils the primary urge to inflict suffering. I 

shall briefly contextualize these claims. 

As noted above, Nietzsche hypothesises in the Genealogy that the incipience of 

primordial, collective living entails the necessary repression of our primary aggressive and 

anti‐social instinctive drives.289 Brian Leiter therefore notes, in Nietzsche’s account 

‘instinctual energy does not simply vanish: it must be continuously discharged 

somehow’.290 Thus, unable to freely discharge these aggressive urges in the social sphere, 

Nietzsche contends that the ‘internalization’ of these instincts is unavoidably traumatic. 

For an exceptional minority the inward‐turning of these drives provides a ‘pregnant’ 

potential for future development: Nietzsche valorises the self‐reflexive ‘pleasure of 

making suffer’ in which the self discharge its cruel instincts in the project of giving ‘form’ 

to itself (OGM, p. 64).291 Yet while Nietzsche embraces self‐violation as a practice of self‐

cultivation, he is ambivalent, however, about the development of guilt among the  

majority of sick, self‐lacerating creatures: the priest may encourage the intensification of 

                                                            

287 See, for example, The Trial, p. 44; p. 112. 
288Anna Katharina Schaffner, Modernism and Perversion: Sexual Deviance in Sexology and Literature, 1850‐
1930  (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2011). Margot Norris, 'Sadism and Masochism in Two Kafka 
Stories: 'In Der Strafkolonie' and 'Ein Hungerkünstler' ', MLN,  (1978); Ring. 
289 See p. 43 of this thesis. 
290 Brian Leiter, Routledge Philosophy Guidebook to Nietzsche on Morality (London: Routledge, 2002), p. 
234. 
291 See p. 52 of this thesis. 



 

139 

 

self‐cruelty for ‘the purpose of self‐discipline, self‐surveillance and self‐overcoming’ 

(OGM, p. 100), however, the absolute nature of guilt towards a deity is, for Nietzsche, 

where self‐terrorization ‘reached its most terrible and sublime peak’ (OGM, p. 64). 

Furthermore, guilt aims at life‐denying as opposed to life‐enhancing ends: rather than 

seeking to integrate and harness our drives and affects, the ascetic ideal encourages the 

extirpation of our ‘irredeemable animal instincts’ (OGM, p. 68). 

Given that Nietzsche posits that man has indelible cruel instincts, and that civilization is 

borne from the inward‐turning of these drives, it is no surprise that Nietzsche argues that 

‘one should open one’s eyes and take a new look at cruelty’: there is ‘an abundant, over‐

abundant enjoyment of one’s own suffering, of making oneself suffer’ (BGE, p. 159). In 

both life‐denying and life‐enhancing forms of self‐inflicted cruelty, the masochist is ‘split 

within himself’ and is gratified by identifying with the perpetrator of suffering. In a 

passage from Daybreak Nietzsche apprehends the ascetic’s self‐directed cruelty as more 

sophisticated than the crude, externally‐directed cruelty perpetrated by the barbarian: 

The triumph of the ascetic over himself, his glance turned inwards which beholds man 

split asunder into sufferer and a spectator, and henceforth gazes out into the outer 

world only in order to gather as it were wood for his own pyre, this final tragedy of the 

drive for distinction in which there is only one character burning and consuming himself 

‐ this is a worthy conclusion and one appropriate to the commencement: in both cases 

an unspeakable happiness at the sight of torment! (D, p. 113) 

‘Split off from him‐ or herself as the suffering object’, there is possible pleasure in 

identifying with the inflictor of suffering, as  Janaway notes.292 The fundamental drive to 

inflict suffering is thus gratified.  

In the novel, K.’s masochistic proclivity is evinced at moments of great distress: K. 

inflicts, or considers perpetrating, suffering upon himself as a means to claim some 

form of agency when particularly threatened by a paralysing impotence.293 K.’s self‐

incrimination thus permits him to fulfil the instinctive drive to perpetrate cruelty, 

                                                            

292 Janaway, p. 126. 
293 For example, K. considers offering himself to the whipper for punishment in place of the guards because 
he feels powerless to prevent their whipping. See The Trial, pp. 69‐70. 



 

140 

albeit on himself, when his sense of agency is most threatened. Schaffner’s comment 

is insightful: ‘Kafka’s characters resort to masochistic survival strategies, investing the 

menace with pleasure so as to regain a modicum of control over their lives.’294  

However, ultimately this sensation of power seems to be denied K. at the moment of his 

greatest need, namely at his execution scene: K.’s absolute defeat is signalled as he fails 

to assume the position of perpetrator, or witness, of his own suffering. The fatal blow is 

beyond K. and is performed by the guards: 

K. was perfectly aware it was supposed to be his duty to seize the knife as it hovered 

from hand to hand above him and drive it into himself. But he did not do this […] He was 

not able to prove his own worth completely. (The Trial, p. 177) 

K.’s ignominy is confirmed by the final denudation of his claim to agency. His 

interpretative power is similarly extinguished at the end, as it is the ‘stupid inarticulate’ 

guards whose voice he last hears, denying him the final chance to impact his reception 

(The Trial, p. 177). Like Block before Huld, K.’s ignominious execution is similarly 

expressed: he dies ‘like a dog’.  

For Robertson, the novel’s tragedy lies ‘in the fact that Josef K.’s sense of shared 

humanity awakens only in the last minute of his life’.295 Hawes shares this notion, 

claiming that K. similarly sees ‘a vision of the human community he has failed so 

conspicuously to attain’.296 Hawes in particular implies that at the final moment K. 

can understand his guilt. I agree with Ziolowski’s assessment, however: ‘K. is 

summarily executed "like a dog" with no understanding or clarification of his guilt’.297 

K.’s invocation of Fräulein Burstner registers his own desperate attempt to clarify his 

guilt, to avert senseless suffering: K. constitutes his own guilt given the absence of an 

actual charge. And his concluding, desperate plea suggests that he remains uncertain, 

unconvinced of his complicity in this constitution of his guilt: ‘[w]ere there still 

objections which had been forgotten? Certainly there were. […] Where was the judge 

he had never seen? Where was the high court he had never reached?’ (The Trial, p. 

                                                            

294 Anna Katharina Schaffner and Shane Weller, Modernist Eroticisms: European Literature after Sexology  
(New York, NY: Palgrave Macmillan, 2012), p. 85. 
295 Robertson, p. 129. 
296 Hawes, p. 146. 
297 Ziolkowski, p. 240. 



 

141 

 

178). K.’s death is dismal, remaining uncodified by the court authority that now 

operates secretly, transporting him to an empty industrial wasteland. In my opinion, 

Robertson and Hawes are engaged in the ‘human‐all‐too‐human’ project of 

conferring significance upon K.’s brutal and abject end: providing a redemptive 

inflection of K.’s execution seems at odds with the novel’s insistence of the 

senselessness of the process, from K.’s point of view. That is, as suggested at his first 

tribunal, the process that induces K.’s suicidal execution may in fact be based on 

nothing more than that of mistaken identity. Thus, borrowing Deleuze and Guattari’s 

words, the respective readings proffered by Hawes and Robertson appear 

‘unsustainable on the basis of the novel's overall architecture and movement’.298  

I would argue that K.’s preoccupation with, or his projection of, others at the scene of his 

execution is reflective of the very fact that he cannot escape cognisance of its 

senselessness: overwhelmed by the meaninglessness of his suffering, and incapable of 

performing the fatal blow himself to reclaim some sense of agency, his final recourse is to 

consider his suffering as a cruel spectacle for others’ pleasure. My argument derives from 

Nietzsche’s claim that ‘the primitive logic’ that ‘ “[a]ll evil is justified if a god takes 

pleasure in it” […] still penetrates into our European civilization!’ (OGM, p. 48). According 

to Nietzsche, the ancients shielded themselves from the nauseating truth of the pointless 

horror of existence by considering their suffering as a cruel spectacle for the Gods’ 

enjoyment: 

In order to rid the world of concealed, undiscovered, unseen suffering and deny it in all 

honesty, people were then practically obliged to invent Gods and intermediate beings at 

every level, in short, something which roamed round in obscurity, which could see in the 

dark and which would not miss out on an interesting spectacle of pain so easily. With 

the aid of such inventions, life then played the trick which it has always known how to 

play, of justifying itself, justifying its ‘evil’. (OGM, p. 48)   

Obscure, indeterminate figures appear in the murky twilight at K.’s actual moment of 

execution. Tellingly, K. had previously shunned any public exhibition of self‐loss as 

shameful. Yet, in contradistinction to his constant hostility towards the profusion of 

                                                            

298 Deleuze and Guattari, p. 44.  



 

142 

spectators who recurrently appear to witness his distress throughout the text, K. now 

protests at their absence: as he surveys the theatrically costumed executioners, he 

reflects that ‘[t]hey want to get rid of me cheaply’; he remonstrates, ‘[w]hy did they send 

just you!’ (The Trial, p. 174). And yet, underlining K.’s utter abjection and impotence, I 

would argue that he does not provide an exhibition for his ghostly spectators to enjoy: his 

ignominious lack of resistance parallels Block’s earlier humiliating subjugation, which K. 

himself, as a spectator, found repugnant.299  

By bringing Nietzsche’s insights to my reading of Kafka’s The Trial, I have emphasised K.’s 

persistent need to bestow his suffering with some form of significance. Doing so, I offer a 

new reading of the novel and also reconsider the relevance of Nietzsche’s thought to this 

text. I have thus pointed to the role of interpretative activity in the novel and argued that 

the court primarily thwarts the defendants’ exegetical capacity: the accused are reduced 

to a state of paralysis and dependence as they fail to comprehend the charges brought 

against them. Given that K. is besieged by the court’s insidious and overpowering forces, I 

have read K.’s self‐culpabilisation as signalling both his active attempt to reclaim some 

form of meaning and hence agency, as well as his surrender. Finally, as the novel’s action 

remains radically indeterminate until the very last moment, I have suggested that even 

the self‐incrimination that precipitates his complicity in his own execution remains 

inadequate: his preoccupation with his need to justify his senseless, unredeemable 

suffering therefore constitutes the novel’s theatrical denouement. This consideration of 

the role of the spectator that is central to the final chapter’s hyperbolic theatricality is 

prevalent in Samuel Beckett’s Endgame. Furthermore, the inflated attention drawn to the 

artifice of the execution scene, pointing to the co‐existence of art and the brutal ugliness 

of life, evoke Nietzsche’s thought on the role of tragic art. As I now turn to examine 

Beckett’s play in relation to suffering and nihilism, I shall illustrate that not only is the 

senseless and the unpalatable theatrically represented, but the play also echoes 

Nietzsche’s views on ancient tragedy by calling attention to the role of art to justify life’s 

horror.  

 

                                                            

299 See The Trial, pp. 149‐150. This point recalls Nietzsche’s view in Daybreak that ‘one does not want to see 
a contemptible creature suffer, there is no enjoyment in that’ (D, p. 86). 



 

143 

 

 

 

Samuel Beckett’s Endgame and the Economy of 

Ressentiment 

And it is like the end of a tragedy in the theatre. The stage is strewn with dead bodies, 

worse still, meaningless bodies, and the curtain comes down….. 

[…]. Utmost inertia falls on the remaining protagonists. Yet we have to carry on. 

D.H. Lawrence, ‘A Propos of Lady Chatterley’s Lover’ 

Introduction: Theatre of Suffering 

Hamm’s opening soliloquy gestures towards the play’s principal themes and points to one 

of the central predicaments that govern the drama:  

HAMM: Enough, it's time it ended, in the refuge too. [Pause.] And yet I hesitate, I 

hesitate to ... to end. Yes, there it is, it's time it ended and yet I hesitate to ‐ [he yawns] ‐ 

to end. God, I'm tired, I'd be better off in bed. (Endgame, p. 93)300 

Exemplified by a suicidal desire that will remain unfulfilled, Hamm’s fatigue recalls the 

state of paralysis that characterises K.’s ignominious death in Kafka’s The Trial. This desire 

to end coupled with the incapacity to actualise this wish recurs throughout Beckett’s 

Endgame, performing a central tension in a play characterised by constant strains and 

ambiguities. This predicament suggests one of the possible significances of the play’s title. 

Hamm’s meta‐theatrical opening words, ‘[m]e ‐ [he yawns] ‐ to play’, resonates with K.’s 

theatrical execution: both Hamm and K. corroborate Nietzsche’s apprehension of the 

‘human‐all‐too‐human’ need for a witness to human suffering (Endgame, p. 93). That is, 

as I shall explore in greater depth below, this self‐conscious performativity is directly 

related to the characters’ experience as chronic sufferers: Beckett, like Kafka, dramatizes 

                                                            

300 Samuel Beckett, The Complete Dramatic Works (London: Faber, 1990), p. 93. All subsequent references 
relate to this edition. 



 

144 

the characters’ various strategies to appropriate their useless suffering, including that of 

invoking and implicating the audience in the characters’ exegetical impasse.   

The philosopher Stanley Cavell notes the link between suffering and performativity: ‘[i]t is 

a play performed not by actors, but by sufferers’.301 Hamm’s opening, self‐reflexive 

soliloquy may possess a hyperbolic quality, yet it also serves to point to the centrality of 

suffering in the drama:  

HAMM: Can there be misery ‐ [he yawns] ‐ loftier than mine? No doubt. Formerly. But 

now? [Pause.] My father? [Pause.] My mother? [Pause.] My ... dog? [Pause.] Oh I am 

willing to believe they suffer as much as such creatures can suffer. But does that mean  

their sufferings equal mine? No doubt. [Pause.] No, all is a – [he yawns] ‐ bsolute, 

[proudly] the bigger a man is the fuller he is. [Pause. Gloomily.] And the emptier. 

(Endgame, p. 93) 

As the play continually complicates the question of sympathetic identification between 

characters and between characters and the audience, this speech adumbrates the import 

of the theme of the sufferer’s radical ontological isolation in Endgame. This has significant 

ethical implications which I shall examine by appealing to Nietzsche’s thought on 

suffering, sympathy, and cruelty. 

Endgame is preoccupied with pain and cruelty, entropy and impotence. Beckett’s 

characters are ageing, fragmented subjects who, as Clov puts it, are ‘dying from their 

wounds’ (Endgame, p. 131). For instance, the drama both begins and ends with Hamm 

apostrophizing his handkerchief, ‘old Stancher’. In his examination of the etymology of 

the verb stanch, Beckett scholar Russell Smith reveals both its relation to mourning as 

well as to its contemporary meaning, ‘to stop the flow of blood’.302 I shall show that, as in 

Lawrence’s Lady Chatterley, these wounded characters deploy defensive and 

recuperative strategies in a struggle for mastery, to attain some form of self‐coherence, 

to prevent further spillage of selfhood.  

The refuge itself, as a space, epitomizes such defensive withdrawal and self‐enclosure. 

Furthermore, the claustrophobic setting of the shelter, combined with the characters’ 

                                                            

301 Stanley Cavell, Must We Mean What We Say?: A Book of Essays (Cambridge: Cambridge University Press, 
1976), p. 158.   
302 Russell Smith, 'Endgame's Remainders', in Samuel Beckett's Endgame, ed. by Mark S. Byron and Michael 
J. Meyer (New York: Rodopi, 2007), pp. 99‐120 (p. 100). 



 

145 

 

physical confinement, evoke Elaine Scarry’s observation on the phenomenology of pain as 

the shrinking of the self’s universe: Clov is the play’s only mobile character;  Hamm is 

blind, paralysed and wheel‐chair bound; Hamm’s parents, Nagg and Nell, are legless and 

living in dust‐bins. 303 Human existence in this play, then, as throughout the Beckettian 

world, is constituted through suffering and loss. As I attend to the sense of suffering and 

loss that permeates Endgame, I shall signal the relevance of Nietzsche given that his 

philosophy was particularly preoccupied with analysing the psychology of the crushed, 

the impotent and the sick.  

In the first part of my discussion I shall focus on sketching the characters’ experience of 

passive, chronic suffering. Here I shall observe the characters’ recourse to defensive, 

restricted economies which I shall discuss with reference to Nietzsche’s analysis of 

ressentiment. I shall then turn to consider the characters’ recuperative strategies, 

particularly focusing on the role of narrative in the play. However, as I note the 

characters’ failed attempts to constitute an efficacious, willing selfhood through 

narrative, I shall then turn to approach the pervasive appearance of cruelty in the play.  

Cruelty and narrative intertwine in Endgame. Katherine White’s analysis of the content of 

Hamm’s narrative is pertinent: 

Hamm is a storyteller, reiterating tales of pain and misery. These stories may be an 

attempt to pass the time, but they may also provide relief by dwelling on a fictitious 

person's despair, the suffering of oneself may be momentarily alleviated.304 

Hamm ‘appears to take satisfaction in the knowledge that others also endure suffering’, 

according to White.305 Yet while White asserts that Hamm is able to palliate his own pain 

through his fictions, she does not explore how his narratives of suffering operate to do so 

and thus allow him to avert the prospect of suicidal nihilism. I shall thus invoke  

Nietzsche’s thought on cruelty to  explain this phenomenon, suggesting ways in which the 

play’s seemingly gratuitous cruelty works to sustain the fatigued characters.  

                                                            

303 Scarry, p. 32. 
304 Kathryn White, Beckett and Decay (London: Continuum, 2008), p. 14. 
305 Ibid. 



 

146 

Dying from their Wounds  

The world outside of the shelter is, according to Hamm, ‘corpsed’. This vision of the world 

depicted in Endgame may be taken to be representative of a post‐apocalyptic scenario. 

Theodor Adorno, for instance, relates the play’s barrenness to the devastation wrought 

by World War Two.306 Pursuing this reading would allow one to situate Endgame along 

with Lady Chatterley’s Lover in terms of their respective depictions of post‐war nihilism. 

However, by recalling that Nietzsche holds that our particular interpretative perspectives 

are embodied, that they are symptomatic of the particular physiological constitution of 

the beholder, it is possible to argue that the characters’ bleak outlook can be related to 

their overriding physical deterioration and exhaustion. After all, as the critic Mary 

Catanzaro puts it, Hamm is ‘the consummate picture of tired ennui’.307 Perhaps the best 

place to begin to explore this notion of perspectival outlook in the play is by turning to 

Hamm’s reminiscing of his visit to the madman who, in perceiving the world as ‘ashen’, 

seems to echo or presage the characters’ habitation of a ‘corpsed’ world. 

Thomas Dilworth and Christopher Langlois note that Hamm’s remembered visit to the 

madman occurs at the centre of Endgame.308 They thus contend that as ‘middleness is 

thematically emphasized’ throughout the play, Beckett is gesturing towards its 

significance to the play as a whole. Furthermore, Dilworth and Langlois identify the 

appearance of the madman in Endgame to signal the relevance of Nietzsche to this 

particular work. These critics stress Beckett’s antagonism towards Nietzsche, noting 

‘Beckett establishes his play as thoroughgoing contradiction of the Nietzschean optimism 

about the putative nonexistence of God’.309 Accordingly, Hamm’s depressing, apocalyptic 

mediation of the madman’s vision is to be primarily read as a rebuttal of Nietzsche’s 

supposed celebration of God’s death as it is pronounced by the fictional madman in the 

market‐place. However, I hold that this view not only fails to attend to the profound 

ambivalence conveyed towards God’s death by Nietzsche, here in The Gay Science and 

throughout his oeuvre, but it also sells short the relevance of his thought to Endgame.   

                                                            

306 Scarry, p. 32. 
307 Mary F. Catanzaro, 'Masking and the Social Construct of the Body in Beckett's Endgame', in Samuel 
Beckett's Endgame, ed. by Mark S. Byron and Michael J. Meyer (Amsterdam, Netherlands: Rodopi, 2007), p. 
165 (p. 185). 
308 Thomas Dilworth, 'The Nietzschean Madman in Beckett's Endgame', Explicator, 65 (2007), 168. 
309 Ibid. 



 

147 

 

It is important to observe that Nietzsche’s madman also warns of a devastating 

disorientation attending God’s death. For example, the madman quizzes his indifferent 

market‐place audience: ‘[w]here are we moving to? […] Aren’t we straying through an 

infinite nothing?’ (GS, p. 120). Nietzsche’s passage suggests a deep ambivalence towards 

this ‘event’. Nietzsche’s writing consistently registers this tension. For example, as I have 

claimed in chapter one, Nietzsche argues in the Genealogy that the ascetic ideal has 

persisted as it both presents a direction or goal to motivate human willing, and it also 

offers the cognitive means to appropriate human suffering. Thus, while Nietzsche may 

celebrate the potential exhilarating liberation that God’s death may signify for those ‘free 

spirits’, he is also cognisant that the loss of  transcendental orientation points may signal 

a collapse into what he calls ‘passive nihilism’. What is more, it is clear from this passage 

that the madman questions humanity’s capacity to supplant God, to confer new direction 

or a new meaning to life: ‘[i]s the magnitude of this event not too great for us? Do we not 

ourselves have to become gods merely to appear worthy of it?’ (GS, pp. 119‐120). I will 

return to consider the ways in which the play captures the characters’ response to God’s 

‘decomposition’ and their struggle to replace Him and ‘become like gods’. Before 

examining the play’s dramatization of this loss of transcendental narrative and the physio‐

psychological nihilism that attends the experience of meaningless suffering, I will briefly 

register an alternative apprehension of nihilism with regard to Nietzsche’s famous 

passage, expounded by the critic J. Hillis Miller. 

Miller’s interpretation of the madman’s passage in The Gay Science, which argues that 

nihilism is related to a particularly modern perspective, provides an entry point for a 

consideration of the connection between Nietzsche’s and Hamm’s respective madmen. 

According to Miller’s reading of Nietzsche’s pronouncement of God’s death, modernity 

sees man becoming the centre of meaning, supplanting God.310 However, rather than 

celebrate this development, Miller bemoans the unrestrained growth of man’s 

imperialistic ego, relativizing all. For Miller argues that as ‘[t]he will wants to assimilate 

everything to itself, to make everything a reflection within its mirror’,311 there is a 

resultant loss of the objective world. Miller consequently claims: ‘[w]hen everything exists 

                                                            

310 Miller, p. 3. 
311 Ibid. p. 4. 



 

148 

only as reflected in the ego, then man has drunk up the sea.’312 In other words, ‘[n]ihilism 

is the nothingness of consciousness when consciousness becomes the foundation of 

everything.’313 Having noted Miller’s observations, I will now attend to this nihilistic, 

narcissistic‐relativism that Miller identifies as it manifests in Beckett’s drama, and 

associate this perspective with that of the chronic sufferer.  

In Endgame, the contrasting perspectives held by Hamm and the madman whom he 

visited suggests that one’s relationship to the outside world is constituted by one’s own 

particular consciousness: 

HAMM: I once knew a madman who thought the end of the world had come. He was a 

painter ‐ and engraver.  I had a great fondness for him. I used to go and see him, in the 

asylum. I'd take him by the hand and drag him to the window. Look! There! All that 

rising corn! And there! Look! The sails of the herring fleet! All that loveliness! [Pause.] 

He'd snatch away his hand and go back into his corner.  Appalled. All he had seen was 

ashes. [Pause.] He alone had been spared. [Pause.] Forgotten. [Pause.] It appears the 

case is ... was not so ... so unusual. (Endgame, p. 113) 

Hamm’s perceptions of abundant life, of ‘that rising corn’ and the ‘sails of the herring 

fleet’, diverge dramatically from the madman’s barren vision. These antithetical views, 

held respectively by Hamm and the madman, evoke Nietzsche’s claim that ‘[t]here is only 

a perspective seeing, only a perspective “knowing” ’ (OGM, p. 92). For Nietzsche, 

‘knowing’ is an active interpreting and evaluating; it is a means to secure one’s place in 

the world and attain mastery over the basic conditions of life. For, as he succinctly puts it, 

‘all events in the organic world are a subduing, a becoming master, and all subduing and 

becoming master involves a fresh interpretation’ (OGM, p. 55). One’s perspective is 

symptomatic, then, of one’s will to power, of one’s strength to interpret, to confer 

meaning. Furthermore, as I shall argue in the central part of my discussion, for Nietzsche 

this exegetical or perspectival orientation is apprehended as an aesthetic activity. It is 

thus telling that the madman who considers the world as ‘ashen’ is no longer a painter or 

engraver: he has lost his creative or heuristic capacity. As Nietzsche puts it, ‘[t]his same 

species of man, grown one stage poorer, no longer possessing the strength to interpret, 

create fictions, produces nihilists’ (WTP, p. 317). Attending this loss of interpretative or 

                                                            

312 Ibid. p. 3. 
313 Ibid. 



 

149 

 

creative capacity, the correlative loss of effectual selfhood is apparent in the withdrawn, 

reclusive state of Hamm’s madman.   

Tellingly, as Francis Doherty points out, insofar as Hamm observes that the madman’s 

‘case is…was not so unusual’, he ‘disallows the possibility of treating him as mad, but 

allows the possibility for this unusual view to be shared by many’.314 That the characters 

come to share the madman’s perspective of an ‘ashen’ world is reinforced by their similar 

adoption of defensive, withdrawn postures.  I shall now turn to explore the characters’ 

self‐protective strategies and postures and relate these to their experience of chronic 

suffering. 

While the shelter has been variously interpreted by commentators, it may also simply 

figure as an extension of the self. As Scarry argues when discussing rooms generally: 

In normal contexts, the room, the simplest form of shelter […] keeps warm and safe the 

individual it houses in the same way the body encloses and protects the individual 

within; like the body, its walls put boundaries around the self preventing 

undifferentiated contact with the world.315 

Hamm’s desperate insistence upon a return to the centre when taken on his spin round 

the room points to an excessive vulnerability to the other and the outside world:   

HAMM: Do you hear? [He strikes the wall with his knuckles.] Do you hear? Hollow bricks!                          

[He strikes again.] All that's hollow! [Pause. He straightens up. Violently.] That's  

enough. Back! (Endgame, p104) 

With Scarry’s view of the room in mind, Hamm’s distress at finding the walls ‘hollow’ 

suggests a fear of permeability. Here resembling Lawrence’s portrayal of the paralysed 

Clifford Chatterley, Hamm’s urgent injunction to return to the centre similarly suggests a 

fragility that requires a defensive foreclosure of contact with otherness. What is more, 

despite being apparently sealed from the ‘corpsed’ world outside, the characters are 

aware that they remain part of natural processes. The refuge, and hence the self, remains 

porous, subject to natural ageing and decay, as this exchange illustrates: 

                                                            

314 Francis Michael Doherty, Samuel Beckett (London: Hutchinson, 1971), p. 100.  
315 Scarry, p. 38. 



 

150 

HAMM: No more nature! You exaggerate. 

CLOV: In the vicinity 

HAMM: But we breathe, we change! We lose out hair, our teeth! Our bloom! Our ideals! 

(Endgame, p. 97) 

This notion of the fragile boundaries of selfhood subject to natural dissolution evokes 

Nietzsche’s binary of Apollo and Dionysus as he describes them in The Birth of Tragedy: 

Apollo, on the one hand, symbolizes the illusory boundaries of individual identity that 

allow us to conceive of a self and to function in an ordered world; Dionysus, on the other, 

represents nature’s abundant, excessive forces that overwhelm and ultimately collapse 

this principium individuationis (principle of individuation). While I discussed the Dionysian 

and the rupture of individual boundaries in the Lawrence chapter in terms of the erotic 

encounter, here I shift my emphasis to apprehend the Dionysian in terms of pain and 

decay, similarly operating to fragment the ego and dissolve the self’s pursuit of self‐

contained identity. In other words, the god that Nietzsche holds to symbolize life’s 

abundance and regenerative potency also brings cognisance of  time’s inexorable 

movement and a painful awareness of  our own finitude:  Dionysian tragic wisdom, as 

Nietzsche puts it, ‘wishes us to acknowledge that everything comes into being must be 

prepared to face a sorrowful end’ (BT, p. 80). Michael Worton comments, in line with 

Nietzsche’s view of the Dionysian, that ‘[i]f our one certain reality is that “we breath, we 

change! We lose our hair, our teeth! Our bloom! Our ideals!” , this truth is very difficult to 

accept emotionally.’316 

A number of critics have focussed on the characters’ struggle to digest what I have 

referred to in terms of Dionysian knowledge. For instance, in what Judith Roof calls a 

’tragedy of perpetual loss’, she claims that ‘[t]he characters perceive their fragmentation 

in relation to a past wholeness.’317 That is, the characters’ evince a particularly 

heightened sensitivity to loss, suggesting an inability to absorb and recover from their 

decrepitude and pain. This observation echoes Freud’s notion of melancholia which, as 

Jonathan Boulter discerns, signals incapacity to appropriate one’s losses in coherent 

                                                            

316 Michael Worton, 'Waiting for Godot and Endgame: Theatre as Text', in The Cambridge Companion to 
Beckett, ed. by John Pilling (Cambridge, England: Cambridge University Press, 1996), pp. 67‐87 (p. 72). 
317 Judith A. Roof, 'A Blink in the Mirror: Oedipus and Narcissus in Waiting for Godot and Endgame', in 
Waiting for Godot and Engame: Samuel Beckett, ed. by Steven Connor (London: MacMillan, 1992), pp. 141‐
49 (p. 145).   



 

151 

 

narrative form.318 I shall return to the crucial point of narrative below, but here wish to 

emphasise Roof’s claim by noting Boulter’s assertion that the melancholic is ‘continually 

haunted by loss, by history’.319 The director Hector Blau similarly observes that an 

awareness of inexorable loss and decay is apparent ‘even at the start’: Clov’s opening 

speech upon the ‘impossible heap’ of grain signals ‘nothing but loss, ineluctable and 

pitiless loss’ according to  Blau.320 For Hamm, change is perceived solely as deterioration. 

Sylvie Henning similarly observes that ‘Hamm acquires a more simply negative, and even 

destructive, view of nature’.321 Hamm’s perspective is thus partial, echoing his madman’s 

limited, nihilistic vision: Hamm lacks a more inclusive vision of life’s total economy, one 

that would encompass loss and gain, death and birth, and growth or enhancement as well 

as decay. In other words, he has lost sight of the vision of the ‘herring fleet’ that had 

earlier differentiated his perspective from the madman. In Nietzsche’s idiom, Hamm 

evinces a ‘low valuation of all that becomes’: he derides life as becoming, as change, as 

this, Nietzsche notes, is a source of suffering (WTP, p. 317). Significantly, Nietzsche argues 

such an evaluative position, one that conceives of life solely in these terms, derives from 

physiological suffering and impotence: ‘[w]hat kind of man reflects in this way? An 

unproductive, suffering kind, a kind weary of life’ (WTP, p. 317). 

Hamm’s hostility to the natural world can be illustrated in a related exchange which also 

implies an excessive vulnerability to the other:  

HAMM: You stink already. The whole place stinks of corpses. 

CLOV: The whole universe. 

HAMM: [Angrily.] To hell with the universe! (Endgame, p. 114) 

This outburst recalls Hamm’s opening soliloquy and the first, harsh words addressed 

to Clov: ‘[y]ou pollute the air!’ (Endgame, pp. 92‐3). Hamm cannot voluntarily deny 

his sense of smell; the other and the world at large are considered perfidious 

contaminants. Indeed, his frustrated, impotent condemnation of the world and his 

                                                            

318Jonathan Boulter, Beckett: A Guide for the Perplexed (London: Continuum, 2008), p. 45.  
319 Ibid. 
320Herbert Blau, Sails of the Herring Fleet: Essays on Beckett (University of Michigan Press: Ann Arbor, 2004), 
p. 97.  
321 Sylvie Debevic Henning, 'Endgame: On the Play of Nature', in Waiting for Godot and Endgame: Samuel 
Beckett, ed. by Steven Connor (London: Macmillan, 1992), pp. 100‐18 (p. 107). 



 

152 

servant evokes Nietzsche’s analysis of reactive ressentiment in the Genealogy. 

Focussing upon the physiological‐psychological perspective of the powerless slaves in 

antiquity, Nietzsche characterises this perspective to express a hostility to ‘everything 

that is “outside”, “other”, “non‐self” ’ (OGM, p. 21). Moreover, it cannot be 

overstated that Nietzsche treats this principle of negation to derive from a 

particularly heightened sensitivity to suffering: ‘[t]he instinctive hatred of reality: a 

consequence of an extreme capacity for suffering and excitement which no longer 

wants any contact at all because it feels every contact too deeply’ (TI & AC, p. 30). In 

a cognate passage from Ecce Homo, Nietzsche elaborates upon this point and claims 

that such sensitivity is one of the effects of prolonged illness: 

If anything whatever has to be admitted against being sick, being weak, it is that in these 

conditions the actual curative instinct, that is to say the defensive and offensive instinct 

in man becomes soft. One does not know how to get free of anything, one does not 

know how to have done with anything, one does not know how to thrust back ‐ 

everything hurts. Men and things come importunately close, events strike too deep, the 

memory is a festering wound. Being sick is itself a kind of ressentiment. (EH, p .15) 

Endgame dramatizes Nietzsche’s observations on the psychology of those afflicted by 

the ‘festering wound’ of their memories in relation to blame and forgiveness. 

Nietzsche’s connection of an ‘instinctive hatred of reality’ to a heightened sensitivity 

to others is relevant here. This sensibility entails a consequent defensive withdrawal 

from such contact. With regards to Hamm this series of points can be readily evinced 

by focussing upon his relationship to his parents. Representing his past, his lineage, 

his embodiedness, it is significant that his parents, too, are perceived as corporeal 

invaders disturbing Hamm’s desire for cerebral self‐enclosure, or what Henning calls 

‘Hamm's solipsistic dreaming’.322 His parents are a painful intrusion, rupturing his 

attempt to attain a sealed, self‐identical self‐relation; they ‘come importunately 

close’ and largely signal further loss of selfhood. Hamm’s subsequent order to Clov to 

violently eject Nagg and Nell is commented upon by Cavell: ‘[t]he old father and 

mother with no useful functions any more are among the waste of society, 

dependent upon the generation they have bred, which in turn resents them for their 

                                                            

322 Ibid. p. 111. 



 

153 

 

uselessness and dependency.’323 Suggesting that Hamm is governed by a calculative 

rationality which seeks a useful return for any expenditure or loss, Cavell’s point 

echoes Henning’s observations on Hamm’s hostility towards natural decay and thus 

to life per se. Henning acutely discerns Hamm’s view of the natural world: ‘[i]f there 

is neither absolute gain, nor anything free of change (and therefore of loss), better 

that the natural process should not exist at all’.324 Both Cavell’s and Henning’s 

observations echo Nietzsche’s analysis of the calculative reasoning that characterizes 

the ascetic ideal, thus suggesting Hamm’s position of weakness or hunger in 

Nietzsche’s parlance, rather than one of affirmative strength or abundance: the 

philosopher posits that the notion of a transcendental world and the cognate notion 

of a permanent soul are dictated by the need to avert the unpalatable consideration 

of the self’s complete expenditure.325 This prudential, calculative reasoning 

permeates Endgame. It can also be said that this perspective exemplifies an 

excessively Apollonian rationalization of life which seeks to deny Dionysian, tragic 

knowledge. Clov, like his master, can be defined by his desire for self‐enclosure. His 

drive for withdrawal is similarly motivated by the need to assuage pain. As such, the 

theatre director Blau, in a retrospective of a production, explains the effort ‘to seal 

him [Clov] off as much as possible from the air, the world, the presence of others, 

who are the source of pain’.326 

Not only do the characters suffer from physiological deterioration and various related 

ailments, but, as Blau hints at, their interrelationships themselves are abusive, retaliatory 

and are clearly sources of pain for all concerned. Speaking of Hamm and Clov, Laura 

Salisbury describes them to be ‘[b]ound in what seems like a master‐slave dialectic of 

violent hatred and mutual dependence’.327 The implicit masochistic dimension contained 

in his continued loyalty to Hamm confounds Clov. He petitions Hamm:  

                                                            

323 Cavell, p. 117. 
324 Henning, p. 107. 
325 See my discussion of the ascetic ideal on page 50. 
326 Blau, p. 75. 
327Laura Salisbury, Samuel Beckett: Laughing Matters, Comic Timing (Edinburgh: Edinburgh University Press, 
2012), p. 113.  



 

154 

CLOV: There's one thing I'll never understand. [He gets down.] Why I always obey you. Can 

you explain that to me? (Endgame, p. 129) 

This pivotal point in the play, in which Clov quizzes Hamm as to why he stays, signals not 

only Clov’s continued dependence, but also the characters’ need to account for their 

suffering. 

One possible reason as to why the characters sustain their combative and cruel 

relationships is suggested in the final exchange between Hamm and Clov. This exchange 

features a logic of indebtedness or obligation that is also suggestive of the origin of Clov’s 

subordinate position: 

HAMM: I'm obliged to you, Clov. For your services: 

CLOV: [Turning, sharply.] Ah pardon, it’s I am obliged to you.  

HAMM: It's we are obliged to each other. (Endgame, p. 132) 

That this logic may underpin the characters’ co‐dependence seems consistent with their 

mutual desire to achieve a causal or logical closure such as that provided by a contractual 

structure. Clov, after all, ‘love[s] order’ (Endgame, p. 120). That is, echoing my discussion 

of the characters’ preoccupation with the fear of loss with regard to the natural processes 

of decay, this contractual logic of indebtedness is emblematic of a calculative rationality 

that promises the recuperation or augmentation of selfhood: all losses return within a 

closed, bound system. Furthermore, in linking Hamm’s chronicle to his possible adoption 

of Clov, Paul Lawley observes that Hamm seeks to dominate and manipulate Clov by 

drawing attention to the latter’s sense of indebtedness. As Lawley puts it, ‘[t]he adopted 

child is expected to feel that he owes a debt because he was chosen’.328 Hamm thus 

invokes notions of indebtedness in which he configures himself as a parental creditor who 

should be recompensed: ‘[u]pon an adopted son he can bring to bear a pressure of 

obligation’, as Lawley notes.329 Clov, then, may rationally apprehend his suffering, or his 

continued dependence upon Hamm, in terms of his indebtedness. 

Through a Nietzschean lens, Hamm and Clov’s relationship can thus be seen to illustrate 

the pertinacity of primeval contractual relations, ‘the oldest and most primitive personal 

                                                            

328 Paul Lawley, 'Adoption in Endgame', in Waiting for Godot and Endgame: Samuel Beckett, ed. by Steven 
Connor (London: Macmillan, 1992), pp. 119‐27 (p. 120).  
329 Ibid. 



 

155 

 

relationship there is’ (OGM, p. 49). And yet, in a play that operates through a series of 

tensions and ambiguities, this logic repeatedly dissolves. Not only do the characters 

appear to inexplicably reverse roles, but notions of obligation are themselves shown to be 

inherently unreliable. For instance, when Nagg complains of being denied a promised 

Turkish Delight ‘in return for a kindness’, most likely for attending to his son Hamm’s 

stories, he laments that ‘[o]ne must live with the times’, that he must resign oneself to 

the fact that the ‘times’ are characterised by dishonour, or of the failure to honour 

obligations or promises (Endgame, p. 120). Rather, as Nagg implicitly discerns, the 

contractarian logic is manipulated by the dominant. This example, I would suggest, 

renders these notions of indebtedness as insufficient in themselves to bind the 

characters, or to be appealed to in order to appropriately account for their suffering.   

Narrative Gestures  

The breakdown of performative speech‐acts such as promising is indicative of the general 

denudation of the significance of language in the refuge. For instance, again exhibiting his 

dependence, Clov asks Hamm to ‘teach’ him ‘new words’ since the old ones no longer 

have any meaning. And, in contrast to Connie Chatterley’s disillusion with those ‘great 

words’ ‐ ideals such as hope, charity, sacrifice ‐ Clov despairs that even the most everyday 

words ‘sleeping, waking, morning, evening […] have nothing to say’ (Endgame, p. 133). 330 

As a consequence of inhabiting a world of empty signifiers, Boulter observes that there is 

an ‘absence of true dialogical exchange’ in the shelter.331 Furthermore, Boulter contends 

that narrative operates to ‘supplement’ this absence: ‘the narrative function is 

appropriated to mitigate the dialogical void at the heart of the drama’.332 Narrative , I 

shall show, not only ‘mitigate[s]’ the ‘dialogical void’, but it may be considered itself as 

the most necessary and sustaining palliative that the characters can call upon, given 

particularly that other forms, such as dialogue, Nagg’s Turkish Delight, or Hamm’s 

painkiller, consistently fail to materialize or to satisfy.  

                                                            

330 See D.H. Lawrence, Lady, p. 65. 
331 Jonathan Boulter, ''Speak No More': The Hermeneutical Function of Narrative in Samuel Beckett's 
Endgame', in Samuel beckett: A Casebook, ed. by Jennifer M. Jeffers (New York: Garland, 1998), pp. 39‐62 
(p. 42).  
332 Ibid. 



 

156 

Narrative gestures abound in Endgame. And the content of these stories or fragments 

reveal a preoccupation with the need to narrate pain and painful experiences. For 

example, Nagg and Nell share their reminiscences of their bicycle accident in which they 

lost their limbs. Subject to inexorable loss, paralysis and impotence, the characters in 

Beckett’s drama deploy narrative in order to attempt to augment, and reconstitute their 

sense of selfhood. For, consonant with Nell’s later remark that ‘nothing is funnier than 

unhappiness’, narrative here is offered as a palliative for her depression. Or, as Nagg puts 

it, the story is meant to ‘cheer’ Nell ‘up’ (Endgame, pp. 101‐2). 

It is telling that Hamm’s violent outburst against his parents occurs as they narrate this 

painful experience. While I have hinted above that this excessive reaction may arise from 

a particularly vulnerable sensibility stemming from  prolonged illness, and as I shall 

further consider the related issue of sympathy in the play below, here I will focus on 

Hamm’s need to dominate the story‐telling, to arrogate this privilege for himself. Hamm’s 

imperialistic domination within the refuge is noted by John Sheedy who claims that 

Hamm is ‘at once the writer, director and star actor‐sufferer in the only show on earth'.333 

Sheedy’s keen observation, suggesting Hamm’s narcissistic denial of the other, recalls 

Miller’s contention that nihilism characterises narcissism in the sense that the other and 

the world are lost. Such a posture of narcissistic self‐enclosure can be viewed as a 

defensive expression, an attempt to close oneself off from further loss and pain. Indeed, 

by calling Hamm an ‘actor‐sufferer’, Sheedy is registering that it is suffering that gives the 

place of narrative such force in Endgame, that it is suffering that impels Hamm, for 

instance, to ‘write’, ‘direct’ and ‘star’ in his ‘show’.  Alluding again, for example, to 

Hamm’s opening, self‐reflexive soliloquy may corroborate this point: as Hamm asks ‘[c]an 

there be misery loftier than’ his, he is also announcing his own urgent need to give his 

pain expression. His pain is ‘bigger’. For it may well be the case that he here evinces a 

narcissistic incapacity to identify with others’ distress, but, given that the other appears 

opaque or impenetrable, it follows that the self’s experience of its own pain is most real, 

most palpable. And, as thinkers such as Scarry and Arthur Frank have argued in their 

respective work, sufferers are impelled to express their experience of pain, particularly 

through narrative form. 

                                                            

333 John J. Sheedy, 'The Comic Apocalypse of King Hamm', Modern Drama,  (1966), 317. 



 

157 

 

Both Scarry and Frank have written persuasively on the correlation between pain and 

narrative. Registering pain’s capacity to annihilate consciousness, Scarry contends that 

‘[p]hysical pain has no voice, but when it at last finds a voice, it begins to tell a story’.334 

Frank echoes Scarry’s view that pain, or illness, ‘is a call for stories’.335 According to Frank, 

pain disrupts and possibly destroys the sufferer’s sense of coherence and orientation as 

they become what he calls a ‘narrative wreck’.336 Using the metaphor of wreckage to 

convey the devastating disorientation that besets the sufferer, Frank claims that for the 

chronic sufferer in ‘conditions of fatigue, uncertainty, sometimes pain’ it is stories that 

bring new orientation points to help render self‐coherence. Frank argues: ‘[t]he way out 

of narrative wreckage is telling stories, specifically […] “self‐stories”. […] The self is being 

formed in what is told.’337 Significantly, Hamm insists that his story is a chronicle, 

suggesting a factual, biographical element. While the audience may perceive his story to 

be fictional, largely through Hamm’s repeated intrusive and contradictory self‐reflexive 

gestures, the performative aspect of the story is reinforced by Clov who retorts, on being 

compelled to listen to his story, that it is the one that Hamm has ‘been telling’ himself ‘all’ 

of his ‘days’ (Endgame, p. 121). The story itself is bound to Hamm’s self‐constitution. 

 One of the most influential aspects of Nietzsche’s work is that of the relation between 

aesthetic activity and the attainment of self‐mastery or self‐coherence. As I discussed in 

Chapter One, Nietzsche broadly conceives of the aesthetic to mean form‐giving. With 

regards to self‐artistry, Nietzsche points to the need for a dominant drive to hierarchically 

order and give form to the self’s multiple, conflicting impulses. As he puts it in The Will to 

Power, the co‐ordination of these warring drives ‘under a single predominant impulse 

results in a “strong will” ’ (WTP, p. 46). The pathos of power is thus attained when the 

plurality of instincts are organized and directed by the tyranny of one dominant drive. 

This ruling drive then determines the nature and direction of the self’s willing. The 

emphatically aesthetic conception of this project is apparent in this famous passage from 

The Gay Science: 

                                                            

334 Scarry, p. 3. 
335 Arthur W. Frank, The Wounded Storyteller:Body, Illness, and Ethics (London: University of Chicago Press, 
1997), p. 53. 
336Ibid. p. 54.  
337Ibid. p. 55.  



 

158 

To ‘give style’ to one’s character ‐ a great and rare art! It is practiced by those who 

survey all the strengths and weaknesses of their nature and fit them into an artistic plan 

until every one of them appears as art and reason and even weaknesses delight the 

eye….In the end, when the work is complete, it becomes clear how it was the force of a 

single taste that ruled and shaped everything great and small. (GS, pp. 163‐4)  

This valorisation of the attainment of aesthetic coherence is also evident in Nietzsche’s 

description of his exemplars. For instance, Goethe ‘created himself, he disciplined himself 

into wholeness’ (AC & TI, p. 114). The central relevance of the literary for Nietzsche is also 

apparent in Alexander Nehamas’ seminal interpretation of Nietzsche’s philosophy.338 For 

Nehamas, not only are Nietzsche’s key doctrines informed by aesthetic notions, but 

Nietzsche’s espousal of self‐fashioning takes literary narrative as its paradigm. For literary 

narrative exemplifies the need to order, edit, and select one’s materials in order to attain 

an overall coherence. 

In Hamm’s case, his chronic illness significantly disturbs his capacity to constitute the self 

as narrative achievement.339 For Hamm’s dominating fatigue is both symptomatic of, and 

further contributes towards, his inability to generate narrative self‐coherence. Thus his 

suicidal desire attends his complaint of the ‘effort’ to construct and sustain his narrative:  

HAMM: I don't know. [Pause.] I feel rather drained. [Pause.]  

The prolonged creative effort. [Pause.] If I could drag  

myself down to the sea! I'd make a pillow of sand for my  

head and the tide would come. (Endgame, p. 120) 

This passage, I hold, suggests that Hamm’s loss of creative strength manifests in, or 

leads to, a state of suicidal nihilism. His incapacity to creatively sustain a sense of self‐

coherence, in Nietzsche’s idiom, is reflective of an inability to direct the self’s plural 

impulses through the ‘force of a single taste’ and engender a pathos of willing 

towards a goal. The consequent unravelling of selfhood, or the diffusion of the self’s 

                                                            

338 Alexander Nehamas, Nietzsche: Life as Literature (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1985).   
339 In noting Hamm’s inadequacy as a story‐teller, I disagree with Doherty’s comment that Hamm delights in 
‘his own skill at telling’ given that his ‘invention and memory are in satisfactory working order for sufficient 
doling out of words’. Countering this suggestion that Hamm is able to achieve a proficient sense of self‐
coherence, I concur, rather, with Stan Gontarski’s observation that ‘[t]he dominant trope of these 
narratives is their sense of unending, which manifests itself formally in fragmentation and incompletion.’ 
See Doherty, p. 90; Stan E. Gontarski, 'A Sense of Unending: Samuel Beckett's Eschatological Turn', Samuel 
Beckett Today/Aujourd'hui,  (2009), 141. 



 

159 

 

drives, results in a ‘weak will’, a loss of power or a state of paralysis. As mentioned 

earlier, Hamm may have come to resemble the reclusive madman whom he had 

visited precisely because his creative capacity is weak. 

Throughout Nietzsche’s work the aesthetic is celebrated as a means to avert suicidal 

nihilism. For instance, in The Gay Science he argues:  ‘[h]onesty would lead to nausea and 

suicide. But now our honesty has a counterforce that helps us avoid such consequences: 

art, as the good will to appearance. […] As an aesthetic phenomenon existence is still 

bearable for us’ (GS, p. 104). In The Will to Power he similarly claims, ‘[w]e possess art lest 

we perish of the truth’ (WTP, p. 435). The philosopher Bernard Williams neatly grasps the 

significance of this assertion: ‘Nietzsche does not mean that we possess art in place of the 

truth; he means that we possess art so that we can possess the truth and not perish of 

it’.340 To expand upon the role of art in Nietzsche’s thought with this point in mind, and to 

signal its relevance to interpreting Endgame, it is useful to briefly return to in his first 

published work, The Birth of Tragedy. Here Nietzsche hypothesises that the ancient 

Greeks, whom he claims were particularly sensitive to suffering, created the art form of 

ancient tragedy in order to overcome a view of existence captured in the ancient Greek 

folkloric wisdom of Silenus: ‘[t]he best of all things is something entirely outside your 

grasp: not to be born, not to be, to be nothing. But the second‐best thing for you ‐ is to 

die soon’ (BT, p. 22). Prone to this pessimistic outlook, the Greeks, according to Nietzsche, 

created tragic art through a unique combination of the antithetical aesthetic impulses he 

attributes to the Greek deities Apollo and Dionysus. Having sketched these symbols with 

a different language above, it is worth clarifying that Apollo symbolises surface 

appearance and dream‐like illusion, while Dionysus, the god who is dis‐membered in 

ancient myth, signals a pre‐perceptual reality of senseless images and nature’s 

unrestrained, excessive force. The fact that Dionysus is dis‐membered points to the 

radical dissolution of individuality associated with ancient tragedy with regards to the 

hero’s death and to the audience’s collective intoxicated state. Apollo, on the other hand, 

represents individual boundaries and so accounts for both the recognizable form of the 

heroic individual and the existence of an intelligible plot that propels the drama. And, as 

                                                            

340 Bernard Williams, The Sense of the Past: Essays in the History of Philosophy  (Princeton, N.J.: Princeton 
University Press, 2006), p. 322.  



 

160 

Nietzsche claims that it is the balance of these two impulses that enables the Greeks to 

flourish and repel the prevalent pessimism, it can be asserted that an imbalance, or over‐

reliance upon one of these impulses would fail to render tragedy’s paradoxical energizing 

impact: Apollonian rationality on its own, while remaining painfully aware of life’s 

senselessness as Aaron Ridley clarifies, leads to sterility without an energizing glimpse of 

the Dionysian raw energy. ‘Apollo could not live without Dionysus’ as Nietzsche puts it 

(BT, p. 26).341 Unmediated exposure to the Dionysian vision of existence, on the other 

hand, is nauseating and induces suicidal nihilism by bringing cognisance of the  ephemeral 

nature of individual being. Nietzsche thus claims that, ‘Apolline consciousness alone, like 

a veil, hid that Dionysiac world from his view’ (BT, p. 21). For Nietzsche, the death of 

tragedy in Greek culture is signalled by a subsequent excessive reliance upon Socratic 

rationality. The view heralded by this outlook, that the world is amenable to rational 

reflection, inherently precludes the possibility of registering the world’s Dionysian 

senselessness. And this rejection of the deeper Dionysian truth of the meaninglessness of 

existence also shapes Christian theodicy, given that the belief in a benign deity 

domesticizes senseless suffering within a transcendental rational economy.  

In a 1936 entry from his 'Clare Street Notebook', Beckett seems to be deploying a similar 

psychological‐metaphysical structure of appearance and reality to that found in 

Nietzsche’s The Birth of Tragedy: 

There are moments where the veil of hope is finally ripped away and the  

eyes, suddenly liberated, see their world as it is, as it must be. Alas, it does  

not last long, the perception quickly passes: the eyes can only bear such a  

merciless light for a short while, the thin skin of hope re‐forms and one  

returns to the world of phenomena. […] And even if the cataract can be  

pierced for a moment it almost always re‐forms immediately; and thus it  

is with hope.342 

Resembling Nietzsche’s binary of truth and illusion, this passage suggests that Beckett’s 

aesthetics can be read as being motivated by the wish to depict the world through 

‘liberated’ eyes, to present it in a ‘merciless light’, denuded of ‘hope’. Or, using 

                                                            

341 Aaron Ridley, Routledge Philosophy Guidebook to Nietzsche on Art (London: Routledge, 2007), pp. 14‐15. 
342 Quoted in Erik Tonning, Modernism and Christianity (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2014), pp. 116‐
17. 



 

161 

 

Nietzsche’s idiom, Beckett wishes to render the Dionysian truth, to offer a glimpse of the 

chaotic senselessness that is foreclosed by the veil generated by our perceptual and 

conceptual faculties.  

Cavell’s admiration for what he observes to be Hamm’s attempts to ‘defeat meaning, of 

word and deed’, can be aligned with Beckett’s view as it is expounded in this notebook 

entry. That is, Cavell perceives Hamm to be something of a Nietzschean overman engaged 

in ‘the task of purposely undoing, re‐evaluating all the purposes we have known’.343 

Accordingly, Hamm is performing an active destruction of the Christian interpretation of 

existence in order to present the world innocent of this ‘curse’.  In its stead, according to 

Cavell, Hamm seeks ‘[o]nly a life without hope, meaning, justification, waiting, 

solution’.344  

Beckett’s hostility to Christian soteriology and what Cavell calls ‘its total, even totalitarian, 

success’, is also registered by Beckett biographer James Knowlson who invokes the poem 

‘Ooftish’ to support his reading. In this poem Beckett expresses his contempt towards the 

totalizing nature of eschatology:  

offer it up plank it down | Golgotha was only the potegg | cancer angina it is all one to 

us | cough up your T.B. don’t be stingy |[...] the whole misery diagnosed undiagnosed 

diagnosed | get your friends to do the same we’ll make use of it | we’ll make sense of it 

we’ll put it in the pot with the rest | it all boils down to blood of lamb.345 

In ‘Ooftish’ the rational optimism that structures theodicy, or the ‘we’ll make sense of it’ 

notion in the poem, degrades others’ particular, and perhaps useless, suffering;  by 

appropriating others’ suffering within a universal narrative, theodicy thus performs a 

violence against the reality of the individual’s experience of pain. Beckett’s antipathy 

towards Christian theodicy thus may be aligned with Nietzsche’s repudiation of the 

Christian interpretation of suffering.  

Yet while Nietzsche’s thought actively participates in the overcoming of the ascetic 

ideal, on the one hand, he also points ambivalently to the nihilistic consequences of 

                                                            

343 Cavell, p. 150. 
344 Ibid. p. 149. 
345 Knowlson, p. 67.  



 

162 

the dissolution of the Christian exegesis of existence, on the other. Thus, echoing the 

ambivalence contained in the market‐place madman’s pronouncement which I 

alluded to above, he argues: ‘[a]s we thus reject Christian interpretation and 

condemn its “meaning” as counterfeit, Schopenhauer’s question immediately comes 

at us in a terrifying way: Does existence have any meaning at all?’ (GS, pp. 219‐20). 

What is more, for Nietzsche the pursuit of the naked truth such as that implied in 

Beckett’s notebook entry entails the onset of an awful predicament: on the one 

hand,  scientific modernity, which Nietzsche holds to embody the modern form of the 

ascetic ideal’s relentless pursuit of the truth, comes to the ‘realization that the way of 

the world is not at all divine ‐ even by human standards it is not rational, merciful, or 

just’ (GS, pp. 203‐4); on the other hand, while ‘we moderns’ may accept that we have 

interpreted life ‘falsely and mendaciously’, doing so involves cognisance that we did 

so ‘according to a need’: interpreting the world as ‘rational, merciful, or just’ ‘may 

have made it possible for us to endure life’ (GS, p. 204). And this argument of a 

psychological ‘need’ for such an interpretation is reinforced in the climactic moments 

of the Genealogy: here Nietzsche accounts for the origins and persistence of the 

ascetic ideal by claiming that it primarily functioned to combat ‘epidemics’ of suicidal 

nihilism by offering an interpretation of ‘senseless suffering’ (OGM, p. 127). Nietzsche 

thus claims that the dilemma to ‘confront coming generations’ is ‘the terrible 

Either/Or: ‘Either abolish your venerations or – yourselves!’ (GS, p. 204). Taking our 

‘venerations’ to refer to the interpretation of the world as ‘rational, merciful, or just’, 

Nietzsche concludes: ‘[t]he latter would be nihilism; but would not the former also be 

‐ nihilism? That is our question mark’ (GS, pp. 203‐4).  

This tension grips Endgame. This can be best illustrated when Hamm invokes the 

presence of a ‘rational being’ to confer significance to their existence at the very moment 

when he appears to corroborate Cavell’s identification of an active evacuation of 

meaning. Hence Hamm firstly exclaims, ‘[w]e're not beginning to ... to ... mean 

something?’ (Endgame, p. 108) before surmising: 

HAMM: I wonder. [Pause.] Imagine if a rational being came back to earth, wouldn't he 

be liable to get ideas into his head if he observed us long enough. [Voice of rational 

being.] Ah, good, now I see what it is, yes, now I understand what they're at! [CLOV 

starts, drops the telescope and begins to scratch his belly with both hands. [Normal 



 

163 

 

voice.] And without going so far as that, we ourselves ... [with emotion] ... we ourselves 

... at certain moments ... [Vehemently.] To think perhaps it won't all have been for 

nothing! (Endgame, p. 108) 

This strain, with regard to whether the characters can exist devoid of meaning or not, is 

registered in the shifts in emotion gestured to in Beckett’s stage directions. And while 

Hamm may express a desire to not ‘mean something’ that may give currency to Cavell’s 

view, it is clear that Hamm’s radical oscillation from such a posture of closure, or rejection 

of meaning, to one that invokes the possibility of new meaning in the form of the 

appearance of a ‘rational being,’ resonates with Nietzsche’s analysis of the modern 

predicament. Otherwise put, ‘senseless suffering’, or the fear that it will ‘all have been for 

nothing’, impels one to seek a means to appropriate useless suffering: the self is impelled 

to reconstitute itself, to attempt to generate coherence by conferring significance to the 

senselessness it encounters. That this attempt, I suggest, takes the form of an appeal to 

an imagined ‘rational being’ also implies the continued valence of God, or of the Christian 

narrative’s interpretation of suffering, which I shall return to consider below. Additionally, 

while there are echoes here of the dialectical dynamic that Nietzsche describes in the 

Apollo‐Dionysus relation as  I discussed it particularly in Chapter One, Hamm’s vacillation, 

moreover, evokes Beckett’s similar notebook entry: ineluctably the ‘thin skin of hope re‐

forms’ only moments after ‘the veil of hope is finally ripped away’.  

With regards to the importance of meaning constitution in Endgame, I think it is 

worthwhile to stress my divergence from critics such as Cavell and the Beckett scholar 

Eric Tonning. Tonning identifies Christianity as ‘Beckett’s fundamental antagonist’346 and 

supports Cavell’s view of the characters’ performance in terms of their resistance to those 

bequeathed, Christian meanings. Contending that ‘Hamm's fear’ is to remain ‘residually 

significant’, Tonning also argues that in his opposition to ‘the heroic‐redemptive attitude’, 

‘Beckett parodies the whole attempt to wrest meaning from the Void’.347 This 

deflationary reading of the import of meaning constitution in Beckett echoes Cavell’s 

apprehension of a repudiation of significance in Endgame: as aforementioned, Cavell 

                                                            

346 Tonning, p. 104. 
347 Ibid. pp. 118‐19. 



 

164 

explicitly argues that, with regards to what he considers to be Hamm’s heroic undoing of 

meaning, ‘where existence is interpreted, sheltered, it is lost’.348 Yet while these 

respective readings of Endgame may be aligned with a Nietzschean active nihilism insofar 

as the characters seem to partake in a deconstruction of existent meanings, I maintain 

that Beckett also dramatizes the characters’ incapacity to remain bereft of significance. 

Just as Nietzsche insists upon a necessary Apollonian reconstitution of meaning following 

an encounter with Dionysian senselessness in The Birth of Tragedy, so do the characters 

in Endgame evince an ineluctable desire to constitute and recuperate selfhood, to seek 

self‐coherence, to give their suffering some significance.349 As I have suggested above, 

this manifests particularly in the characters’ narrative strategies. As Worton puts it, ‘the 

very abundance of specifically narrative gestures in Endgame points to the desire for a 

degree of meaning formation.’350 

Clov’s case most readily illustrates the characters’ need to bestow their suffering 

existence with significance. His greater reliance upon traditional, external narrative 

means to apprehend his pain and avert the encounter with the what Nietzsche calls the 

‘horror vacui’, or the thought that it has all ‘been for nothing’, somewhat distinguishes his 

approach from Hamm’s: for the persistence of the ascetic ideal in Endgame is most 

apparent in Clov’s interpretation of his suffering as punishment. Tellingly, Clov repeatedly 

gestures towards an inability to inhabit any alternative perspective, signalling a long‐

standing condition of physiological‐psychological paralysis. For example, suggesting his 

appeal to traditional responses, Clov comments: ‘[a]ll life long the same questions, the 

same answers’ (Endgame, p. 94); similarly, he confirms his psychological stasis as he 

states at the end of the play that, ‘I feel too old, and too far, to form new habits’ 

(Endgame, p. 133). Recalling that Nietzsche argues in the Genealogy that the ascetic ideal 

provides a narrative which encourages the sufferer to ‘understand his suffering itself as a 

condition of punishment’, it is significant that both Clov’s opening words and his final 

speech echo each other, suggesting both this state of stasis and that he apprehends his 

existence in these terms (OGM, p. 111). Here in the latter speech he articulates his desire 

for his pain to end:   

                                                            

348 Cavell, p. 151. 
349 Stan Gontarski echoes my view, arguing that ‘although Hamm fears the actual end, he fears 
insignificance more’. Gontarski, p. 141. 
350 Worton, p. 63. 



 

165 

 

CLOV: [As before.] I say to myself ‐ sometimes, Clov, you must learn to suffer better than 

that if you want them to weary of punishing you ‐ one day. (Endgame, p. 133) 

It is evident that Clov’s thinking is dominated by the conception of the end of 

unbearable suffering. Robert Kugelmann’s discussion on the phenomenology of pain 

is pertinent to an appreciation of Clov’s interpretative strategy: ‘[n]o greater 

deformation of the human condition can be imagined than endless pain which is 

called Hell ‐ because pain promises an end. All writers on pain find themselves 

addressing eschatology, because that is the dynamism of pain.’351  

A further dimension to this eschatological hermeneutic is that it permits Clov to rationally 

appropriate his suffering by appealing to the contractual logic that grounds and 

legitimises notions of punishment. Thus, echoing Josef K. in The Trial, whom I argued in 

the previous chapter rationalized his experience of senseless suffering in terms of guilt, 

Clov, too, can attain cognitive mastery of his distress insofar as he conceives of himself as 

a debtor who is legitimately repaying for debts incurred. As aforementioned , this logic 

permits him to understand his continued service to Hamm. That this repayment entails 

one’s suffering shall be further illuminated by my discussion on the role of cruelty below. 

Furthermore, through a Nietzschean lens, this punitive logic entails a concomitant sense 

of agency insofar as Clov can hold himself accountable for his suffering: rather than 

looking to some external source of his pain, he can discern his fault within himself and 

amend his behaviour accordingly, namely by suffering ‘better’. This is underpinned by the 

conception of his pain ending.  

Clov’s notion of punishment also implies the presence of a perpetrator or spectator 

of his punishment: Clov’s desire to suffer ‘better’ assumes an unnamed ‘they’ 

inflicting or spectating upon his pain. As Stan Gontarski observes, punishment 

‘implies fixation, order, somebody or something inflicting this’.352 

Anthropomorphizing senseless suffering by invoking a personal ‘they’ as perpetrators 

of his distress, Clov thus domesticates his encounter with the horror vacui. Doherty’s 

                                                            

351 Robert Kugelmann, 'Pain, Pathos, Place', in Challenges to Theoretical Psychology, ed. by Wolfgang Maiers 
(North York, Ont.: Captus University Pub., 1999), pp. 182‐99 (p. 189).  
352 Gontarski, p. 142. 



 

166 

perceptive comment corroborates this reading: ‘[m]an needs the fiction of 

punishment for a crime uncommitted in order that he bear up under the burden of 

an emptiness and isolation which are unbearable but must be borne.’353 What is 

evident in this analysis of the role of punishment as Clov conceives it is that the  

hermeneutic of suffering provided by the ascetic ideal provides a means of shielding 

man from what Nietzsche calls the ‘basic character of existence’, namely its Dionysian 

senselessness. 

Returning to an entry from Nietzsche’s mature work, Beyond Good and Evil,  in which 

he speaks of differing abilities to confront, and hence affirm, as much of life as 

possible, may draw out the distinction between Hamm’s and Clov’s respective 

exegetical approaches: 

It might be a basic characteristic of existence that those who would know it completely 

would perish, in which case the strength of a spirit should be measured according to 

how much of the ‘truth’ one could still barely endure ‐ or to put it more clearly, to what 

degree one would require it to be thinned down, shrouded, sweetened, blunted, 

falsified. (BGE, p. 68)  

Calibrating strength in a language that echoes his metaphor of one’s digestive capacity, 

Nietzsche valorizes those who can assimilate existence in a form that is minimally 

‘thinned down, […] sweetened, […] falsified’. In other words, for Nietzsche, the strong 

individual can perceive and affirm existence without appeal to ‘hope’ or to transcendental 

structures. Nietzsche thus inverts the traditional value ascribed to the pursuit of truth, 

which holds truth to signify the beautiful or the permanent, by conceiving of such 

knowledge as ugly, nauseating and potentially fatal. We all, to some extent or other, 

according to Nietzsche, require illusion or untruth. Thus while altering the nature of truth, 

Nietzsche continues to value those who can confront life as honestly as possible, or 

rather, with regard to how much of life’s ugly, bitter, and useless suffering one can 

swallow. For Nietzsche, it is the ascetic ideal, on the contrary, that performs the 

maximum amount of thinning down, sweetening, and falsifying of the nauseating reality 

of existence. 

                                                            

353 Doherty, p. 43. 



 

167 

 

Hamm’s narrative, I believe, is suggestive of his larger digestive capacity to confront and 

absorb more of life’s horror without recourse to those transcendental sweeteners that 

Clov draws upon. Not only is the content of Hamm’s narrative largely disturbing and 

unredeemed, but his self‐reflexive remonstration to his fictive characters points to an 

acknowledgement of an absence of any redemptive palliative: ‘[u]se your head, can't you, 

use your head, you're on earth, there's no cure for that!’ (Endgame, p. 118). Here he 

seems to echo Nietzsche’s valorisation of a Dionysian or tragic interpretation of existence 

which exhibits a strength to assimilate life’s unpalatable aspects. This notion of strength 

would also appear to corroborate Cavell’s reading of Hamm’s heroism. 

Yet as I have argued above, Hamm’s position dramatically vacillates. This suggests his 

incapacity to attain narrative self‐coherence, and his own digestive limits to absorb these 

experiences. To illustrate Hamm’s shifting position with regards to the Christian 

interpretation of existence, it can be noted that, for instance, when Clov asks Hamm to 

explain his sense of dependence, Hamm assumes an idiom that evokes notions of a 

deified status. That is, Hamm pompously asserts a position of  hermeneutical superiority 

that suggests that he has supplanted God as an omniscient authority, as he declares: ‘[a]h 

the creatures, the creatures, everything has to be explained to them’ (Endgame, p. 113). 

Yet Hamm’s incapacity to displace God as a creator is once again highlighted by his 

anguish at his impasse to generate new characters, and thus a new self‐narrative. This is 

apparent in his subsequent recourse to prayer that attends the suggested dissolution or 

incompletion of his narrative: 

HAMM: I'll soon have finished with this story. [Pause.] Unless I bring in other characters. 

[Pause.] But where would I find them? [Pause.] Where would I look for them? [Pause. He 

whistsles. Enter Clov.] Let us pray to God. (Endgame, p. 118) 

Here Hamm echoes the beleaguered, superstitious defendants in The Trial whose creative 

or exegetical paralysis is marked by their recourse to an external authority to confer 

value. On top of this, the stage directions register his subsequent ‘anguished protest’ as 

he then exclaims ‘[t]he bastard! He doesn’t exist!’ (Endgame, p. 119). Hamm, then, whose 

perspective of the corpsed universe echoes the apocalyptic vision of the madman he had 

previously visited, now resembles the Nietzschean madman who pronounces God’s 



 

168 

death. Hamm’s indignation justifies the market‐place madman’s caution regarding our 

worthiness or ability to supplant God, to be creators.  

What is also suggested by Hamm’s call to prayer is the characters’ need for an audience 

to witness the human theatre of suffering. This need is implied, for example, at a number 

of key moments: as mentioned above, a witness is imagined in Clov’s apprehension of a 

‘they’ who inflict his ‘punishment’; it is also apparent in the characters’ insistence upon  

an audience to attend to one’s stories; and Hamm’s invocation of a ‘rational being’ 

evokes Nietzsche’s claim in the Genealogy that, with reference to the ancient Greeks, ‘[i]n 

order to rid the world of concealed, undiscovered, unseen suffering and deny it in all 

honesty, people were then practically obliged to invent Gods and intermediate beings at 

every level’ (OGM, p. 48). 

In the Genealogy and in The Birth of Tragedy Nietzsche repeatedly elevates the aesthetic 

of the spectacle. His famous claim in The Birth of Tragedy ‐ ‘for it is only as aesthetic 

phenomenon that existence and the world are eternally justified’ ‐ argues that it is only 

when one attains  the perspectival distance held by the spectator that one can transcend 

the chaotic senselessness of  life (BT, p. 32). For Nietzsche contends in this passage ‘that 

our awareness of our meaning differs hardly at all from the awareness that warriors 

painted on canvas have of the battle portrayed’ (BT, p. 32). Rather, the necessary 

perspectival distance is achieved at its most vital in the act of creation. For Nietzsche then 

goes on to say, deploying a similar metaphysical image of art to that of a child in the 

‘playful construction and destruction of the individual world’  which he uses later in the 

text, that (BT, p. 32):  

All of our knowledge of art is utterly illusory, because we, as knowing subjects, are not 

identical with that being which, as sole creator and spectator of that comedy of art, 

prepares an eternal enjoyment for itself. Only insofar as the genius is fused with the 

primal artist of the world in the act of artistic creation does he know anything of the 

eternal essence of art; for in that state he is wonderfully similar to the weird fairy‐tale 

image of the creature that can turn its eyes around and look at itself; now he is at once 

subject and object, at once poet, actor and audience. (BT, p. 32) 

In the Genealogy Nietzsche returns to consider the pleasure afforded to those who 

experience this pathos of distance. Here he contends that there is an undeniable pleasure 

attained in the witnessing of others’ pain. For as Nietzsche puts it:   



 

169 

 

All evil is justified if a god takes pleasure in it: so ran the primitive logic of feeling ‐ and 

was this logic really restricted to primitive times? The gods viewed as the friends of cruel 

spectacles ‐ how deeply this primeval concept still penetrates into our European 

civilization! (OGM, p. 48) 

Hamm and Clov’s War  

Cruelty is central to Nietzsche’s philosophy. It lies at the heart of his apprehension of 

human nature and it is intimately tied to his notion of the will to power, to ideas of self‐

cultivation and to cultural enhancement. Appealing to this area of his thinking shall 

expand the critical understanding of the role of cruelty in Endgame, which has hitherto 

focused upon its seeming gratuitousness.354 I shall demonstrate that there is a distinctive 

‘logic of cruelty’ operating in the characters’ struggle for dominance.355   

Cruelty pervades Endgame and dominates the play’s central relationship. As Beckett 

stressed to Michael Haertdter, ‘there must be maximum aggression between [Hamm and 

Clov] from the first exchange of words onward. Their war is the nucleus of the play’.356 

Significantly, Hamm’s cruelty predominantly manifests as a desire to afflict Clov with a 

sense of meaninglessness. For instance, with ‘prophetic relish’ Hamm conveys his 

prescient vision of a fatigued Clov losing his will, ‘sitting there, a speck in the void, in the 

dark, for ever’ (Endgame, p. 109). According to Hamm, Clov’s profound, future isolation 

will be characterised by dramatic deterioration. For again conceiving the shelter as a 

figuration of the self’s boundaries, Hamm informs his servant that the walls will 

disappear, ‘[i]nfinite emptiness will be all around’, and he’ll be ‘like a little bit of grit in the 

middle of the steppe’ (Endgame, pp. 109‐10). To emphasise the abjectness of Clov’s 

confrontation with what Nietzsche calls the ‘horror vacui’, Hamm gestures towards the 

                                                            

354 For example, Paul Sheehan claims that cruelty operates ‘outside the framework of cause and effect’ in 
Beckett; Francis Doherty sums up his analysis of Endgame:‘[a]ll we can say is that, in the end, man’s role is 
absurd and meaningless in a world designed for cruelty’; and Paul Lawley asserts: ‘Hamm’s need, both then 
and now (despite Nagg’s claim), is the need to exert power wilfully, even arbitrarily’. See ibid. pp. 99‐100; 
Paul Sheehan, 'A World without Monsters: Beckett and the Ethics of Cruelty', in Beckett and Ethics, ed. by 
Russell Smith (London, England: Continuum, 2008), pp. 86‐101 (p. 86); Lawley, p. 121. 
355 Sheehan, p. 86. 
356 Quoted in Elsa Baroghel, 'From Narcissistic Isolation to Sadistic Pseudocouples: Tracing the Genesis of 
Endgame', Samuel Beckett Today/Aujourd'hui: An Annual Bilingual Review/Revue Annuelle Bilingue, 22 
(2010), 124. 



 

170 

uselessness of religious consolation as he proclaims, ‘all the resurrected dead of all the 

ages wouldn't fill’ this darkness (Endgame, p. 109). Hamm’s vision emphasizes Clov’s 

concomitant loss of efficacious agency. In doing so it recalls Nietzsche’s claim from The 

Birth of Tragedy that ‘insight into the terrible truth,’ or awareness of the ephemerality or 

Dionysian meaninglessness of existence, ‘outweighs every motive for action’ (BT, p. 63). 

Having sketched the characters’ defensive‐recuperative strategies above, it is evident 

then that Hamm’s ‘aggression’ seeks to explode Clov’s protective measures and to subject 

him to a depressive loss of willing. 

Nietzsche repeatedly distinguishes the inward‐directing of our aggressive instincts from 

the outward expression of these impulses. Eliding the tensions that exist in Nietzsche’s 

writings on cruelty for reasons of space, and before registering Nietzsche’s valorisation of 

its inward‐directed form, I wish to explore a series of passages in which he seeks to wrest 

externally‐directed cruelty from a traditional moral perspective. For instance, in an entry 

in The Gay Science under the heading ‘On the doctrine of the feeling of power’, Nietzsche 

juxtaposes acts of kindness with the perpetration of cruelty by considering them as 

equally motivated by the primary desire for power: 

Benefiting and hurting others are ways of exercising one’s power over them ‐ that is all 

one wants in such cases! We hurt those to whom we need to make our power 

perceptible, for pain is a much more sensitive means to that end than pleasure: pain 

always asks for the cause, while pleasure is inclined to stop with itself and not look back. 

(GS, p. 38)  

Cruelty, for Nietzsche, is primarily understood as a means to impact the other. While both 

‘benefiting and hurting others’ involve a flow of energy back to the self, it is cruelty that 

provides a greater return: the person in pain, Nietzsche claims, is more inclined to 

acknowledge its source. From this model, then, the infliction of suffering is, like 

generosity and altruistic actions, fundamentally a strategy to augment the sense of self.   

In his earlier work Human All Too Human, Nietzsche is more explicit about the ‘innocence’ 

or amoral status of cruelty. He claims, ‘[m]alice does not aim at the suffering of the other 

in and of itself, but rather at our own enjoyment’ (HAH, p. 71). This enjoyment is 

analogous to the pleasure ‘we take pleasure in breaking up twigs, loosening stones, 

fighting with wild animals, in order to gain awareness of our own strength’ (HAH, p. 72): 

we inflict cruelty in order to ‘release our power on the other person and experience an 



 

171 

 

enjoyable feeling of superiority’ (HAH, pp. 71‐72). Indeed, reinforcing this notion of the 

intense sensation of power that the perpetrator enjoys, Nietzsche claims in Daybreak that 

‘to practice cruelty is to enjoy the highest gratification of the feeling of power’ (D, p. 16). 

As such, he also contends in the Genealogy  that cruelty acts as ‘a veritable seductive lure 

to life’ (OGM, p. 47). 

Further insight into the dynamics of cruelty, and why it may particularly appeal to 

Beckett’s fatigued characters, can be gained by further examining Nietzsche’s idea of the 

will to power. In one succinct passage Nietzsche puts it: ‘[w]hat is happiness? ‐ The feeling 

that power increases – that a resistance is overcome’ (AC & TI, p. 127). It is possible to 

read the perpetration of cruelty as the overcoming of the other’s resistance, as Ivan Soll 

does when he observes that, ‘in making others suffer we are made aware that we are 

making them experience things against their will ’.357 Soll goes on: 

What differentiates cruelty from other behaviour that involves overcoming difficulty is 

that cruelty involves overcoming the opposed and resisting will of another person. […] 

The joys of cruelty become the joys of the triumph of the will over other wills, of 

interpersonal domination.358 

Given the ubiquity of the characters’ strategies to dominate the other in Endgame, 

together with defensive resistance to such attempts, it is possible to see the characters as 

charged by the desire to attain this particular pathos of power, of overcoming the 

external other’s will. What is more, it is possible to align Nietzsche’s thought on the need 

for a state of creative tension, in which no party or force completely dominates or 

annihilates the other, with Beckett’s comments on Endgame. Turning firstly to Beckett:  

Beckett writes to Alan Schneider that ‘death is merely incidental to the end of 

“this…this…thing.” …I do not say “death game” ’.359 Salisbury cites this letter in order to 

persuasively argue that ‘this play is emphatically not an extermination struggle’.360 In 

                                                            

357 Ivan Soll, 'Nietzsche on Cruelty, Asceticism, and the Failure of Hedonism', in Nietzsche, Genealogy, 
Morality: Essays on Nietzsche's Genealogy of Morals, ed. by Richard Schacht (Berkeley: University of 
California Press, 1994), pp. 168‐92 (p. 180).  
358 Ibid. pp. 180‐81. 
359 Maurice  Harmon (ed.), No Author Better Served: The Correspondence of Samuel Beckett and Alan 
Schneider (Cambridge, MA.: Harvard University Press, 1998), p. 22.  
360 Salisbury, p. 129. 



 

172 

other words, Hamm’s domination cannot be total, for that would spell the death, or end, 

of the game. Yet, as I shall argue below, the play’s denouement suggests that the 

characters dangerously flirt with this possibility. 

Nietzsche’s work repeatedly stresses the need for the generation of a creative tension, for 

the continual play of dominance and resistance. This tension prevents the collapse into 

sterile tyranny. One such passage from Twilight of the Idols captures this view with 

regards to the relation both to the external other and within oneself:  

A further triumph is our spiritualization of enmity. It consists in profoundly grasping the 

value of having enemies: in brief, in acting and thinking in the reverse of the way in 

which one formerly acted and thought. The Church has at all times desired the 

destruction of its enemies: we, we immoralists and anti‐Christians, see that it is to our 

advantage that the Church exist…. In politics, too, enmity has become much more 

spiritual ‐ much more prudent, much more thoughtful, much more forbearing. Almost 

every party grasps that it is in the interest of its own self‐preservation that the opposing 

party should not decay in strength; the same is true of grand politics. A new creation in 

particular, the Reich for instance, has more need of enemies than friends: only in 

opposition does it become necessary…. We adopt the same attitude towards the ‘enemy 

within’: there too we have spiritualized enmity, there too we have grasped its value. 

One is fruitful only at the cost of being rich in contradictions; one remains young only on 

condition that the soul does not relax, does not long for peace…. Nothing has grown 

more alien to us than that desideratum of former times ‘peace of soul’, the Christian 

desideratum; nothing arouses less envy in us than the moral cow and the fat 

contentment of the good conscience…. One has renounced grand life when one 

renounces war. (TI & AC, p. 53)  

The continued dynamic of dominance and resistance is key to the play. As Salisbury 

remarks with regards to Hamm and Clov’s conflict, ‘each requires the other to remain in 

the game’.361 Clov, then, continually defies Hamm’s attempts to subjugate him. Dina 

Sherzer observes the subtle and manifold strategies deployed by Clov to undermine and 

resist Hamm’s dominance. Among these include the use of paradox, tautology and 

mimicry.362 Thus, as far as Hamm’s cruel prophecy sought to unravel Clov’s sense of 

                                                            

361 Ibid. p. 128. 
362 Dina Sherzer, 'Beckett's Endgame, or What Talk Can Do', Modern Drama, 22 (1979), 295‐96. 



 

173 

 

selfhood, Clov’s tactics similarly aim to impede Hamm’s attempts at configuring cognitive 

coherence. Indeed it is worth noting that with regards to Hamm’s prophetic vision Clov 

undermines the potency of his master’s prescience by challenging its opening premise: 

Clov poignantly reminds Hamm that he cannot ‘sit down’ thereby suggesting that he 

consequently will not succumb to the depressive collapse that follows the assumption of 

this initial sitting position. 

Furthermore, in defying Hamm’s imperialistic denial of his individuality, and by asserting 

his identity in terms of his suffering or disability, Clov’s retort is also suggestive of the 

self’s radical isolation, of the other’s incapacity to identify with one’s suffering. This 

theme is also evident in what Beckett called ‘[o]ne of the cruellest sections of the play’, 

where Clov denies Hamm his painkiller.363 Here Clov is the perpetrator. This is no moment 

of resistance against his bullying master. Furthermore, to corroborate this 

characterisation of Clov’s maliciousness, Smith points out that Clov undertakes his 

master’s orders to ‘bottle’ Nagg and Nell with brutal efficacy: ‘he is a more‐than‐willing 

Executioner […] whose zeal to exterminate all remaining forms of life exceeds even his 

master’s’.364 Such incidents demonstrate the frequent interchangeability of the 

characters’ roles, contributing to the play’s resistance to standard ethical readings. 

Moreover, the ethical interpretation of the play is further complicated by noting that with 

Clov’s denial of Hamm’s painkiller, the perpetrator is unable to imaginatively identify with 

the other’s pain, even if this is only to register the degree to which one can claim to 

impact the other. Thus Clov’s enquiry as to whether Hamm’s throat hurts ‐ so as to 

maliciously deny him a lozenge ‐ evokes an earlier point where Hamm sought to ascertain 

the degree to which he had made Clov suffer: 

HAMM: I've made you suffer too much. [Pause.] Haven't I? 

CLOV: It's not that. 

HAMM: [Shocked] I haven't made you suffer too much? 

CLOV: Yes!                                                                                                                                      

HAMM: [Relieved.] Ah you gave me a fright! (Endgame, p. 95) 

                                                            

363 Samuel Beckett, The Theatrical Notebooks of Samuel Beckett. Volume II: Endgame, ed. by S.E. Gontarski 
(London: Faber and Faber, 1992), p. 65.  
364 Smith, p. 109. 



 

174 

I wish to read a series of passages from Nietzsche’s Human All Too Human in conjunction 

with this dialogical exchange. Here Nietzsche ruminates upon the theme of the 

perpetration of cruelty and makes the claim that ‘when we injure out of so‐called malice, 

the degree of pain produced is in any case unknown to us’ (HAH, p. 73). Underpinning the 

argument is a recurrent view found in Nietzsche, namely that we display a lack of 

imagination to identify with the other: ‘the idea of one’s “neighbour” […] is very weak in 

us; […] [t]hat the other suffers must be learned; and it can never be learned completely’ 

(HAH, p. 71). Nietzsche here seems to anticipate Beckett’s understanding of the self’s 

essential solitude. 

What is of primary significance with regard to these contentions is Nietzsche’s intention 

to interpret human nature, and hence human cruelty, ‘beyond good and evil’. He asks: 

‘[c]an there be an injury out of pure malice, in cruelty, for example? If one does not know 

how painful an action is it cannot be malicious’ (HAH, p. 73). Applying this point to 

Endgame would complicate the standard ethical reading of the characters’ behaviour. 

Paul Sheehan makes a similar observation when he notes, ‘ethics presupposes the 

relation to the other, the notion of cruelty in itself is extricated by traditional ethics by 

this absence of the other.’365 The characters’ narcissistic self‐enclosure, which I argue is 

particularly heightened due to their chronic suffering, signals an increasingly attenuated 

awareness of the other. These points corroborate Weller’s reading of Beckett’s 

admiration for both Racine’s and the Marquis de Sade’s ‘dispassionate statement of 

human desire’: Weller’s interpretation of Beckett’s ‘dispassionate’, or non‐moral, 

statement’ of human motivation similarly situates humanity ‘beyond good and evil’. 366   

A second point to note in relation to Nietzsche’s series of claims is that there is a 

characteristic self‐preservative dimension to this incapacity to relate to the other. As 

Nietzsche contends: ‘[b]ut do we ever completely know how painful an action is to the 

other person? As far as our nervous system extends, we protect ourselves from pain’ 

(HAH, p. 73). As discussed in Chapter One, Nietzsche holds that one’s responsiveness 

towards others’ pain has a depressive, nihilistic effect that threatens to overwhelm the 

                                                            

365 Sheehan. 
366 Shane Weller, 'The Anethics of Desire: Beckett, Racine, Sade', in Beckett and Ethics, ed. by Russell Smith 
(London: Continuum, 2008), pp. 102‐17 (p. 114). 



 

175 

 

self.367 He argues, for example, that the individual capable of a deep, Dionysian 

identification with others’ distress ‘would collapse with a curse against existence’ (HAH, p. 

36). Consequently, the majority remain sealed within themselves as ‘everyone wills 

himself alone and stands his ground alone’ (HAH, p.36). He thus argues that the ‘great 

lack of fantasy’ that most suffer from prevent them ‘from being able to empathize with 

other beings’ (HAH, p. 36). As a result they ‘participate[s] in their vicissitudes and 

suffering as little as possible’ (HAH, p. 36). 

The characterisation of a narcissistic self‐enclosure in terms of a rejection of others’ 

distress is repeatedly evident in Endgame. As aforementioned, Nagg and Nell’s narration 

of loss may have provoked Hamm’s excessive outrage at his parents’ disturbance. 

Furthermore, Nagg vindictively recollects his own harsh rejection of the infant Hamm 

who, as a ‘a tiny boy’ ‘frightened, in the dark’, woke his parents only to be moved ‘out of 

earshot’ so that they ‘might sleep in peace’ (Endgame, pp. 119‐20). Baroghel observes 

that Nagg thus seeks ‘a pain free psychosis, not disturbed or intruded upon by the 

other’.368 Additionally, Nagg’s point that  he ‘was asleep, happy as a king’ (Endgame, p. 

119), echoes Hamm’s refrain of a wish to go to sleep and evokes Nietzsche’s contention in 

the Genealogy that the fatigued sufferers seek a state of hibernation as a release from 

pain (OGM, p. 102‐3). The characters’ experience as chronic sufferers prompts this 

narcissistic withdrawal from the other. 

A further illustration of this fear of an exposure to others’ vulnerability is evinced in 

Hamm’s narrative. Perceiving the arrival of a desperate beggar as an ‘invasion’, the 

narrator avoids the beggar’s face, ‘black with mingled dirt and tears’, and exclaims, ‘[n]o, 

no, don't look at me, don't look at me’ (Endgame, p. 117). It is telling that this event 

occurs as Hamm’s fictional narrator prepares for the Christmas festivities: the narrator, 

however, oscillates from paternal, generous postures to hostile, defensive gestures, 

wishing to restrict the gift of refuge to the other, and thus limit the loss to the self that 

this would entail. For Boulter, Hamm’s repeated return to his story suggests ‘a nostalgic 

return to potency’ given that ‘he had the means and power to render real aid to 

                                                            

367 See p. 57 of this thesis. 
368 Baroghel, p. 126. 



 

176 

someone’.369 In other words, ‘the story takes place in a time where some ethical action 

could have taken place’.370  

Boulter’s situating of potency with ethical action, or generosity, echoes my correspondent 

alignment of impotence with cruelty, vis à vis Nietzsche. This ideal of squandering is 

suggestive of a position of strength, of abundance, and this may apply to the individual or 

to the state. This strength or richness can be understood as an accomplished state of 

coherence, of self‐mastery, that can partake in the expenditure of one’s riches and the 

absorption of one’s losses. This may take the form of voluntarily relinquishing one’s state 

of self‐coherence, which is exemplified for Nietzsche by the ancient ephectics. It is with 

regard to such notions that Nietzsche’s valorised self‐directed cruelty can be illustrated, 

as discussed in Chapter One.371 And, echoing the passage cited above in which Nietzsche 

stresses the need for the preservation of one’s enemies, one manifestation of such 

strength is that of the capacity to bear one’s parasites (OGM, p. 51). The sovereign 

individual or powerful state has the strength to grant their malefactors forgiveness.   

The damaged, fragmented characters in Beckett’s play stand in contradistinction to 

Nietzsche’s ideal of abundance and squandering. As discussed above, the ‘wounded’ 

subjects in Endgame consider the other primarily as a threat. They thus adopt self‐

preservative strategies in order to limit and control their contact with the other. And 

rather than grant forgiveness for any perceived injury, Beckett’s characters seek to 

assuage their pain by identifying someone to blame for their respective losses. For as 

Nietzsche puts it, ‘every sufferer instinctively looks for […] a culprit’ (OGM, p. 99): 

identifying a legitimate offender, according to Nietzsche in an analysis that is pertinent to 

Endgame, acts as a palliative insofar as it produces ‘some kind of excess of feeling, ‐ which 

is used as the most effective anaesthetic of dull, crippling, long‐drawn‐out pain’ (OGM, p. 

107). That is, blame cognitively prefigures the perpetration of cruelty upon the other 

who, as the identified culprit, shall be punished. Moreover, as I shall show below, this 

perpetuation of revenge comes dangerously close to removing the other from the game. 

Such a strategy may be driven by the desire to augment one’s own sense of selfhood or to 

attain peace, yet, it stands in opposition to Nietzsche’s recognition that ‘[a]lmost every 

                                                            

369 Boulter, p. 46. 
370 Ibid. p. 47. 
371 See p. 56. 



 

177 

 

party grasps that it is in the interest of its own self‐preservation that the opposing party 

should not decay in strength’. 

Blame is a chief feature of the suffering characters’ responses to the world and to the 

other. Hamm, as I noted above, reproaches life per se. He also condemns his father, 

whom he calls an ‘accursed progenitor’ (Endgame, p. 96). White contends that ‘Hamm 

resents Nagg and Nell for bringing him into this world, and essentially  blames them for 

his suffering’.372 Catanzaro also notes that ‘Nagg and Nell clearly have not been forgiven’ 

for the more specific grievance of their neglect during his childhood.373  Blame, then, in 

Endgame illustrates Nietzsche’s point that it is reactive, motivated by the desire to 

compensate for the self’s losses: it primarily signals the bearer’s impoverished condition. 

Again this aggrieved mentality is governed by the appeal of the closed economy of the 

contractual logic, where the sufferer, according to Nietzsche, identifies him or herself as a 

creditor who may gain recompense through the perpetration of cruelty upon the guilty 

culprit. Yet not only does blame underline the reactive, compensatory nature of cruelty, it 

potentially perpetuates this pathos of loss or impotence according to the philosopher. For 

Nietzsche continues in the passage ‘On the doctrine of feeling power’, which I alluded to 

above: 

The state in which we hurt others is certainly seldom as agreeable, in an unadulterated 

way, as that in which we benefit others; it is a sign that we are still lacking power, or it 

betrays a frustration in the face of this poverty; it brings new dangers and uncertainties 

to the power we do possess and clouds our horizon with the prospect of revenge, scorn, 

punishment, failure. (GS, p. 39) 

In contrast to Nietzsche’s healthy squanderer who is able to bear one’s parasites, the 

play’s characters remain inextricably bound in the game of blame and perpetual revenge. 

The perpetration of cruelty, which may, as Nietzsche puts it, act as a ‘seductive lure to 

life’ for the wearied characters, and which may produce ‘the most effective anaesthetic’ 

for chronic pain, is nevertheless fundamentally associated with impotence. That is, as is 

evident here, Nietzsche repeatedly associates revenge  with failure. In Ecce Homo, for 

                                                            

372 White, p. 14. 
373 Catanzaro, p. 173. 



 

178 

instance, he claims that ‘the feeling of vengefulness and vindictiveness’ belong ‘to 

weakness’ (EH, p17). Furthermore, as suggested in this passage under consideration, 

revenge self‐perpetuates and only brings a further ‘prospect of revenge’. This is both 

symptomatic of weakness and also signals the greater ‘failure’ for all involved. I shall now 

illustrate how the ‘the prospect of revenge, scorn, punishment, failure’ transpires in 

Endgame as a consequence of this need to blame the other. 

The End Game  

The final act of vengeance, Clov’s indeterminate departure, leaves Hamm bereft of an 

audience for his narrative. The play’s denouement thus highlights Hamm’s impotence and 

meaningless isolation. Reinforcing the pervasive sense of inexorable loss, Hamm seems to 

presage this moment of utter abandonment earlier in the play:  

HAMM:There I’ll be, in the old refuge, alone against the silence and… [he hesitates]… the 

stillness. If I can hold my peace, and sit quiet, it will be all over with sound, and motion, 

all over and done with. [Pause.] I’ll have called my father and I’ll have called my… [he 

hesitates]… my son. […] I'll say to myself, He'll come back. [Pause.] And then? [Pause.] 

And then? [Pause.] He couldn't, he has gone too far. [Pause.] And then? [Pause. Very 

agitated.] All kinds of fantasies! That I'm being watched! A rat! Steps! Breath held and 

then… [he breathes out.] Then babble, babble, words, like the solitary child who turns 

himself into children, two, three, so as to be together, and whisper together, in the dark. 

(Endgame, p. 126) 

According to Mary Bryden, Hamm triumphs in the battle for power as he ‘conclude[s] the 

show on his own terms’.374 The final move, Bryden asserts, sees Clov as ‘the sacrificial 

lamb, or, alternatively, the scapegoat sent into the “Desert” recommended to him by Nell 

in her final breath’.375 However, the idea of Hamm’s ultimate victory, coupled with this 

notion of finality which I shall soon turn to, is questionable: for Bryden also notes, by 

pointing to the fact that the herb Clove is used ‘as a calming agent and a palliative for 

internal bleeding’, that Clov’s absence means that ‘there will be no more painkiller of any 

                                                            

374Mary Bryden, 'The Sacrificial Victim of Beckett's Endgame', Literature & Theology: An International 
Journal of Theory, Criticism and Culture, 4 (1990), 219.  
375 Ibid. p. 224. 



 

179 

 

sort’ for Hamm.376 And it is the loss of the most potent palliative going, namely the 

presence of an audience attending to one’s stories, which terrifies Hamm. Frank’s 

comment on the relation between illness and narrative is insightful on the ill self’s 

particularly heightened dependency upon an audience: 

The self‐story is told both to others and to one’s self; each telling is enfolded within the 

other. The act of telling is a dual reaffirmation. Relationships with others are reaffirmed, 

and the self is reaffirmed. […] The ill person needs to reaffirm that his story is worth 

listening to by others. He must also reaffirm that he is still there, an audience for 

himself. […] Illness is a crisis of self in the specific sense of an uncertainty that one’s self 

is still there as an audience.377 

Hence Hamm’s bullying insistence that Clov fake his enthusiastic demand that Hamm 

continue his narrative and his alternative tactic of bribing Nagg to attend to his stories. 

What is more, Nagg’s repudiation of this role anticipates Clov’s similar vindictive 

manoeuvre. Nagg is aware that Hamm, as Ruby Cohn notes, ‘is centre stage, always in 

need of an audience’, as he brutally concludes his speech:378  

NAGG: I hope the day will come when you'll really need to have me listen to you, and 

need to hear my voice, any voice. [Pause.] Yes, I hope I'll live till then, to hear you calling 

me like when you were a tiny boy, and were frightened, in the dark, and I was your only 

hope. (Endgame, pp. 120‐121) 

Nagg’s disclosure of his neglect of Hamm, in which he both reveals Hamm’s dependency 

while imagining a future reversal of the actual power structure, evokes Nietzsche’s notion 

of ressentiment, or the imaginary revenge of the impotent. Moreover, Nagg’s vindictive 

wish plays on Hamm’s fear of solitude and envisages his son’s fundamental isolation 

much as Hamm’s prophecy envisioned Clov’s solitude and future destitution. In both 

cases the victim is to imagine himself alone in the ‘dark’;  it is telling that Clov had earlier 

reported to Hamm that Nell died of ‘darkness’. As pointed out above, the darkness 

amounts to an encounter with the meaningless void that precipitates suicidal collapse. 

                                                            

376 Ibid. 
377 Frank, p. 56.  
378 Ruby Cohn, Just Play: Beckett's Theater (Princeton, N.J.: Princeton University Press, 1980), p. 77.  



 

180 

The devastation wrought by Nagg’s move is suggested by Hamm’s summative comment, 

‘our revels are now ended’ (Endgame, p. 120). With Nagg rejecting to play the role of 

audience, Hamm’s pronouncement is indicative of the terminal state of this relationship. 

With Clov’s absence at the end of the play, Hamm’s final strategy is suggested by the 

‘fantasies’ that he is ‘being watched’ in his premonitory vision. His final appeal to an 

audience is noted by Salisbury: ‘[f]or in his final “gag” Hamm throws his whistle 

towards the auditorium, offering it up to these others “[w]ith my compliments”. It is 

precisely the audience, then, alongside Clov, who are invoked in the final line “[y]ou 

... remain” ’.379 Hamm’s appeal to an unseen and uncertain spectator constitutes his 

final recourse to avert suicidal nihilism. For, as I have argued throughout, it is 

senseless, useless suffering that cannot be assimilated in the self’s quest for 

coherence and which thus threatens to overwhelm the self. Hamm’s strategy thus 

echoes Josef K.’s desperate search for a witness to observe his ignominious ending in 

The Trial. Hamm’s self‐reflexivity also parallels the ancient Greeks whom Nietzsche 

argues were ‘full of tender consideration for the spectator’ (OGM, p. 49). That is, 

Hamm, like Nietzsche’s exemplars, exhibits the fundamental need to recoup 

something from the experience of pointless suffering. By inventing an audience, as 

the Greeks created the intermediary, spectating gods, Hamm’s suffering is offered as 

a gift for the pleasure of the spectator. ‘My compliments’ therefore means: my 

suffering, a gift to you, for your pleasure. Tellingly, Clov had earlier directed his 

telescope to the auditorium to inform Hamm, ‘I see…a multitude…in transports…of 

joy’ witnessing the theatre of suffering (Endgame, p. 106). The modicum of comfort is 

attained in considering one’s suffering to be of value to a spectating audience: it is no 

longer ‘unseen’, or senseless. 

Invoking an audience also allows the possibility of identifying with the spectator’s 

detached position. This move permits one to imaginatively achieve spectatorial distance 

from one’s suffering. I believe something of this is going on when Hamm speaks of 

multiplying himself like the ‘solitary child who turns himself into children’ (Endgame, p. 

126). Hamm here evokes Nietzsche’s depiction of the ascetic who split himself ‘asunder 

into sufferer and a spectator’ in order to attain ‘an unspeakable happiness at the sight of 

                                                            

379 Salisbury, p. 131. 



 

181 

 

torment’ (D, p. 68). Indeed, given that Beckett’s play continually implies the individual’s 

essential solitude, such an approach seems inevitable, just as Nietzsche saw such self‐

terrorization as integral to the human condition. Thus, as Hamm envisions his final 

destitution and the absence of his two main sources of pain relief, namely an audience for 

his stories and an outlet for his aggression, his self‐division now brings to the fore 

Nietzsche’s claim that we must take ‘a new look’ at cruelty: ‘there is also an abundant, 

over‐abundant enjoyment of one’s own suffering, of making oneself suffer’ (BGE, p. 59). 

What is key here in Nietzsche’s thought is that one’s aggressive, cruel drives continue to 

be discharged. Given that these drives have no external outlet, they are turned inwardly 

thus amplifying one’s own inner pathos of distance; one forges one’s own capacity to 

experience oneself as both a perpetrator and a spectator of one’s own suffering. What I 

suggest to be Hamm’s strategy of dividing himself can thus be seen to parallel Clov’s 

imaginary ‘they’ inflicting his punishment. For Nietzsche, such examples of self‐cruelty 

continue to constitute an undeniable pleasure, for the self continues to inflict suffering 

and attain the most intense pathos of power. In Beckett’s play, these images corroborate 

Nietzsche’s picture of human nature, while also suggesting man’s indelible fear of 

encountering the ‘horror vacui’, or the acknowledgement of the fact that one’s long‐

standing pain will have ‘been for nothing’. 

Yet, despite gesturing towards Hamm’s recuperative strategies, the final image of the 

isolated Hamm appealing to the audience strikes one of profound loss and failure. For 

Clov’s ambiguous departure, this radical uncertainty as to whether he has actually 

departed or not, comprises the final act of vengeance on Clov’s part: by highlighting both 

Hamm’s dependence and impotence, he presents the blind Hamm with a final exegetical 

predicament, preventing him from interpretatively mastering the game. For, exemplifying 

the play’s continual frustration of closure, Gontarski notes: ‘Clov's silent, unresponsive 

presence’ signals ‘a persistence that suggests that there may be at least one more turn to 

the wheel’.380 Thus, rather than situate Nietzsche’s analysis of cruelty with Weller’s 

reading of Beckett’s ‘dispassionate statement’ of human nature, despite the suggested 

parallels, I hold that Nietzsche’s thought points more towards a reading of the characters’ 

                                                            

380 Gontarski, pp. 139‐40. 



 

182 

impotence and ultimate failure. This revenge play between the characters which 

dominates the drama thus clearly undermines any notion, such as that held by Cavell, of 

Hamm’s heroism or triumph. 

Indeed, these cruel and masochistic dimensions of Endgame may account for the 

audience’s mixed response to the play. On the one hand, Endgame may repel its audience 

as it presents its characters as ineluctably at war with each other and with themselves, 

struggling to constitute some form of self‐coherence and inescapably bound to 

destructive, compensatory strategies. However, by noting Endgame’s relation to 

Nietzsche’s analysis of ancient tragedy, it is possible to identify a source of the audience’s 

pleasure, albeit a painful‐pleasure source. According to Nietzsche, tragedy entails a 

masochistic dimension: ‘[t]hat which constitutes the painful voluptuousness of tragedy is 

cruelty’ (BGE, p. 159). For Nietzsche, tragedy involves the dissolution and reconstitution 

of meaning and identity: in the awareness of, and identification with, the hero’s demise, 

and in the audience’s intoxicated state, ancient tragedy entails the decomposition of 

stable meaning and the fragmentation of egoistic boundaries and Apollonian closure. 

However, mirroring nature’s exuberant fertility, the self does not collapse in this quasi‐

religious experience, but has the power to reconstitute itself: Dionysus is the god who is 

painfully dis‐membered, but he is also perpetually re‐born. I shall now outline the 

relevance of this painful‐pleasurable dialectical dynamic with regard to the audience’s 

experience of Endgame by firstly registering the audience’s resistance towards Beckett’s 

favourite play. 

As I have suggested above, Beckett’s distancing techniques may prevent deep 

identification with the characters. However, as Julie Campbell acknowledges as she 

alludes to the Beckett critic Vivian Mercier’s aversion to Endgame, reactions to the play 

also depend upon the audience’s personal disposition and contextual situation: Mercier’s 

repulsion to the play stemmed from personal crisis, from his wife’s illness and death; his 

reaction points to the fact that Beckett’s drama, in its unconventional presentation of 

human suffering and decay, may negatively impact its audience. 381 This negative affect 

may be talked about in terms of nihilism. For Nietzsche, as I mentioned above, considers 

one potential affect of tragedy, given that it is premised on the recognition that everyone 

                                                            

381 Julie Campbell, 'Endgame and Performance', in Samuel Beckett's Endgame, ed. by Mark S. Byron (New 
York: Rodopi, 2007), pp. 253‐74 (p. 269).  



 

183 

 

‘must be prepared to face a sorrowful end’, is that of inducing feelings of suicidal despair 

(BT, p. 80).    

In a similar manner, Beckett’s dramatization of his characters’ decline may provoke 

revulsion. For Endgame’s audience is arguably exposed to what Nietzsche calls ‘the 

disgusting spectacle of the failed, the stunted, the wasted away’ (OGM, p. 26). As 

Nietzsche argues that ‘[t]he sickly are the greatest danger to man’, for they ‘introduce the 

deadliest poison and scepticism into our trust in life, in man, in ourselves’, it may be said 

that audience’s engagement with ‘the unfortunate, the downtrodden, the broken’ may 

subject them to feelings of nihilistic despair (OGM, p. 95). For, as Nietzsche succinctly puts 

it, ‘[t]he sight of man now makes us tired ‐ what is nihilism today if it is not that?... We are 

tired of man’ (OGM, p. 27). 

That Beckett may have been aware of this possible impact upon his audience is suggested 

in his earlier novel, Molloy. Here the eponymous narrator, similarly beset by debilitating 

physical ailments, confesses of his own wearied condition:  

It is indeed a deplorable sight, a deplorable example, for the people, who so need to be 

encouraged, in their bitter toil, and to have before their eyes manifestations of strength 

only, of courage and of joy, without which they might collapse, at the end of the day, 

and roll on the ground.382 

Coupled with this affective dimension of the play, Endgame presents the audience with a 

cognitive impasse. Otherwise put, the play repeatedly resists attempts at interpretative 

closure and mastery. Significantly, Beckett told Schneider that he wanted to provide a ‘full 

evening’s agony’ with the performance of Endgame.383 That this ‘agony’ may take the 

form of a hermeneutical obstacle which both characters and audience share can be 

elucidated, for example, by pointing to Clov’s ambiguous departure. Hamm shares this 

impasse with the audience he repeatedly invokes.  

The audience’s drive for hermeneutical closure or coherence thus mimics the 

characters’ various attempts to attain a self‐preservative self‐enclosure. The 

                                                            

382Samuel Beckett, Three Novels: Molloy, Malone Dies, the Unnamable (New York: Grove Press, 2009), p. 20.  
383 Baroghel, p. 131. 



 

184 

characters’ thwarted attempts to assemble the ‘grains’ of their identity, to construct 

a coherent ‘heap’ or whole, or an Apollonian individuated self, are transmitted to the 

witnessing audience (Endgame, p. 93). For the characters’ attempts to render power 

or interpretative mastery are largely shifting, paradoxical, and unintelligible.  

Nietzsche’s analysis of the self’s appropriative economy is germane here with 

reference to the hermeneutical difficulties that the audience are presented with. For 

Nietzsche observes that the most common means of attaining ‘the feeling of growth, 

the feeling of increased power’ is through the tendency ‘to assimilate the new to the 

old, to simplify the complex, to overlook or repel what is wholly contradictory’ (BGE, 

pp. 160‐2). This drive for the superficial or for an Apollonian assimilation of the 

complex and paradoxical to categories of stable identity is, however, thwarted for the 

audience of Endgame. As Gabriele Schwab observes, the audience cannot rely upon 

notions of psychic continuity, ‘of circumscribed wholes’, given the characters’ 

fragmentary and interchangeable natures.384 She also makes the general observation 

that: ‘[t]he pervasive structure of negation and contradiction frustrates all partial 

investments of meaning and thereby fundamentally impedes every gesture of 

interpretation which strives for closure.’385 By disturbing the stable categories of 

meaning and identity that we rely upon, the audience is subject to an ‘endgame’ 

which plays with the limits of our subjectivity. Drawing again on Schwab’s thesis, 

Campbell notes it is possible to see a dialectic of opening and closure characterize the 

audience’s experience of the play: ‘Endgame encourages the spectator to make sense 

of what is happening on stage, but then challenges this very procedure.’386 The 

audience’s attempt to attain a state of interpretative coherence amounts to a gesture 

of closure towards the play’s refractory otherness. Yet the play repeatedly resists this 

imperialistic endeavour; it disturbs these ineluctable attempts at closure, at 

assimilation. The experience of this play thus involves an expenditure of the 

rationally closed, coherent, or Apollonian self. We are propelled, as Schwab discerns, 

to engage with new openings which then impel us to posit new interpretations; of 

course, these new positions, gesturing towards closure, are themselves being 

                                                            

384 Gabriele Schwab, 'On the Dialectic of Closing and Opening in Endgame', in Waiting for Godot and 
Endgame: Samuel Beckett, ed. by Steven Connor (London: Macmillan, 1992), pp. 87‐99 (p. 89).      
385 Ibid. p. 91. 
386 Campbell, p. 268. 



 

185 

 

continually ruptured by the constant strains, ambiguities and contradictions that 

characterise this play. Presented with this exegetical recalcitrance, the self must 

invest more of itself in this drive to assimilate or digest that which resists such 

attempts at assimilation. This dynamic, which mirrors the Apollonian‐Dionysian 

dialectic of meaning evacuation and reconstitution as Nietzsche presents it, may 

account for both the joy and hostility that Endgame generates. 

For some, the absence of gestures or signals that point towards an interpretative 

consensus or closure may provoke hostility and depression. Recalling Nietzsche’s 

minimal psychological principle that the self experiences the pathos of power as it 

overcomes resistances, it may be surmised that Beckett’s play, rather, with its 

refractory nature, stimulates an antithetical pathos of impotence. For as Nietzsche 

puts it, ‘every animal abhors […] any kind of disturbance and hindrance which blocks 

or could block his path to the optimum’ (OGM, p. 81). This resistance or blockage, it 

must be stressed, that provokes such repugnance is not solely cognitive. For the 

cognitive and the affective are intertwined: the characters’ embodied pain manifests 

in their cognitive failings which are purveyed to the audience. It is thus this 

presentation of the psycho‐physiological break down, and not just psychic 

dissolution, which the self seeks to appropriate and which it may stumble at. And yet 

the experience of dissolution that Endgame subjects us to is pleasurable. As Campbell 

wonderfully puts it: ‘[t]here is no message in Endgame, there is no consoling 

panacea, but there is something indefinable and also magical going on.’ 387 

In confronting the audience with the characters’ senseless suffering, Endgame presents a 

truly Dionysian vision, one of a world devoid of hope. It resists attempts to reconstitute 

palliatives or restoratives that would engender some form of meaning. And yet we, as 

creatures with consciousness, are impelled to constitute meaning. We are thus provoked 

to engage with the resistances the play presents us with. And this entails ‘agony’. For, as 

Nietzsche maintains, suffering is integral to feelings of pleasure, or rather, to the pathos 

of power: 

                                                            

387 Ibid. p. 270. 



 

186 

Displeasure, as an obstacle to its will to power, is therefore a normal fact, the normal 

ingredient of every organic event; man does not avoid it, he is rather in continual need 

of it; every victory, every feeling of pleasure, every event, presupposes a resistance 

overcome. (WTP, p. 373) 

The dialectic of opening and closure I have just sketched suggests that Endgame presents 

resistances which we are ‘in continual need of’. For the play continually invites and resists 

interpretative closure. And if we are to grow, according to the thinker, we require to 

engage with such resistances. Thus, just as Nietzsche saw the tragic Greeks embrace 

Silenus’s wisdom, with the dissolution of ego‐security this entailed, so Endgame’s 

masochistic dimension may spell a paradoxical feeling of life‐enhancement in the midst of 

such nihilistic despair. For in this encounter with the text’s unassimilable otherness, the 

self may just find itself temporarily assuming the position of Nietzsche’s ‘genius of the 

heart’: ‘broken open, […] more uncertain perhaps, more delicate, more fragile, more 

broken, but full of hopes that as yet have no names’ (EH, p. 47).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

187 

 

 

Conclusion: Affective Modernism 

In her well known essay, ‘On Being Ill’, Virginia Woolf complains that ‘illness has not taken 

its place with love and battle and jealousy among the prime themes of literature’ (On 

Being Ill, p. 3). 388 Woolf’s essay addresses literature’s neglect of this most bodily of 

experiences by celebrating suffering’s transformative potential and valorising the insights 

disclosed in illness. Broadly speaking, her argument echoes Nietzsche’s exaltation of 

suffering as ‘the occasion for self‐mastery and self‐insight’.389 As Nietzsche puts it in one 

cognate passage: ‘[t]he tremendous tension imparted to the intellect by its desire to 

oppose and counter pain makes him see everything he now beholds in a new light’ (D, p. 

70). 

As observed in chapter one, Nietzsche’s discourse of suffering is beset by a series of 

tensions, however: his affirmative rhetoric is particularly complicated by focussing upon 

his views on others’ distress. Similar strains operate in Woolf’s essay: Woolf champions 

the receptivitiy to otherness fostered by illness, on the one hand; her rejection of 

sympathy suggests an acute vulnerability to the fear of nihilistic collapse, on the other. 

The issue of the self’s affective being comes to the fore: both figures endorse notions of 

an expansive,  porous self; yet this vision seems to be at odds with their respective stress 

on protecting autarkic selfhood. By charting the strains in Woolf’s essay, and by drawing 

attention to the notions of opening and closure, I aim to highlight some of the salient 

points of my thesis as a means of concluding my study.  

The Need for Illusion 

According to Woolf, ‘the whole landscape of life lies remote and fair’ for the sick (On 

Being Ill, p. 8). In contrast to the narrow and familiar outlook held by the healthy, 

industrious majority, this sense of perspectival detachment defamliarizes the 

                                                            

388 Virginia Woolf, On Being Ill: With Notes from Sick Rooms by Julia Stephens (Ashfield, Mass.: Paris Press, 
2012). All subsequent citations refer to this edition. 
389 Boothroyd, p. 156. 



 

188 

everyday world. Woolf thus attends to the normally overlooked celestial aesthetic 

spectacle. However, her initial joy gives way to ambivalence as she ponders nature’s 

indifference: ‘[d]ivinely beautiful is also divinely heartless. Immeasurable resources 

are used for some purpose which has nothing to do with human pleasure or human 

profit’ (On Being Ill, pp. 13‐14). Despite finding her own illness and ‘irresponsible’ 

freedom valuable, Woolf seeks to economize this endless and unfathomable 

squandering: ‘the waste of Heaven’ must be made ‘use of’; there is a need to extract 

some ‘human profit’ from this ‘divinely heartless’ performance (On Being Ill, pp. 13‐

14). Otherwise put, Woolf acknowledges Nietzsche’s claim that ‘the way of the world 

is […] not rational, merciful, or just’ (GS, p. 204). Woolf’s essay is thus grappling with 

the conundrum confronting modernity as articulated by Nietzsche: namely, of the 

human need to confer value to the world shorn of transcendental significance.  

What is more, Woolf claims that the ill are particularly sensitive to these Dionysian 

disclosures: ‘only the recumbent’ are aware of one’s place within the natural order, of 

one’s ephemerality; the majority defend themselves from awareness of the self’s 

insignifance, of which ‘Nature is at no pains to conceal’(On Being Ill, p. 16). As considered 

throughout in the main body of my thesis, the ill, impotent and beleaguered characters 

who populate the worlds of Lady Chatterley’s Lover, The Trial, and Endgame are especially 

exposed to the unbearable awareness of the horror vacui, the fear of nothingness, the 

thought of one’s finitude. Following Nietzsche’s contention that we are also impelled to 

resist such Dionysian insights, I thus noted the characters’ need to recuperate significance 

against this unpalatable knowledge. 

Woolf’s essay similarly echoes Nietzsche’s claim that it is only as ‘an aesthetic 

phenomenon existence is still bearable for us’ (GS, p. 204). That is, Woolf points to the 

inevitability of the Apollonian gesture, of the human need to shield oneself from full 

knowledge of the Dionysian: she claims that man’s creative activity has been directed 

towards generating the illusion that ‘there will be some green isle for the mind to rest on 

even if the foot cannot plant itself there’ (On Being Ill, p. 17). More specifically, humanity 

has ‘wished into existence’ notions of Heaven and immortality in order to resist the threat 

of suicidal paralysis (On Being Ill, p. 17). Christian belief is thus treated as one more 

fictional illusion, expressing human ‘hopes and desires’ which stand to counter nature’s 

indifference. However, discerning the ‘tired’ and ‘worn’ appearance of believers (On 



 

189 

 

Being Ill, p. 18), Woolf points to the frailty of the Christian illusion in order to contend that 

‘[t]he duty of Heaven‐making should be attached to the office of the Poet Laureate’ (On 

Being Ill, p. 19). Moreover, as Woolf turns instead to literature to provide solace and the 

generation of new meaning, she argues that literature in turn finds its inspiration in 

nature, exemplified by the ‘self‐sufficient’ flowers she turns her attention towards: 

‘[w]onderful to relate, poets have found religion in nature; people live in the country to 

learn virtue from plants. It is in their indifference that they are comforting’ (On Being Ill, 

p. 15). Yet it is curious that Woolf, whose meditation is prompted as a response to the 

unpalatable realization of nature’s grand indifference to human endeavour, here valorises 

the flowers in these very terms. Woolf thus argues, ‘the great artists, the Miltons and the 

Popes, […] console not by their thought of us but by their forgetfulness’ (On Being Ill, p. 

16). Further scrutiny of Woolf’s ideology of self‐sufficiency suggests that it is others’ 

suffering in particular that art must distance us from.  

Sympathy and the Pathos of Nihilism 

A recurrent theme in the modernist texts that I have explored is man’s fundamental 

isolation. Woolf holds a similar view of human existence, claiming that illness reveals that 

‘[w]e do not know our own souls, let alone the souls of others’ (On Being Ill, p. 11). In 

illness, Woolf argues, the ‘make‐believe’ pertaining to the capacity of sympathetically 

identifying with others’ distress ‘ceases’ (On Being Ill, p. 12). The singular nature of one’s 

suffering is thus to be celebrated: ‘[h]ere we go alone, and like it better so. Always to 

have sympathy, always to be accompanied, always to be understood would be 

intolerable’ (On Being Ill, pp. 11‐12). 

Woolf valorises one’s suffering as a means for self‐growth, an opportunity to explore 

one’s ‘inner virgin forest’ or untouched ‘snowfield’ (On Being Ill, pp. 11‐12). Her position 

strongly resembles Nietzsche’s view that one’s suffering is ‘what is truly personal’: [w]hat 

we most deeply and most personally suffer from is incomprehensible and inaccessible to 

nearly everyone else’ (GS, p. 191). Pity, for Nietzsche, thus denies the personal value of 

one’s suffering: pity acts as an instrument to appropriate or colonize the other, 

foreclosing the sufferer’s unique encounter with ‘terrors, deprivations, impoverishments, 



 

190 

midnights, adventures, risks, and blunders’ which are ‘necessary’ for self‐transformation 

(GS, p. 191).  

Woolf’s denunciation of sympathy bifurcates as she departs from the rhetoric of dignified 

self‐discovery: echoing Nietzsche’s reactive repudiation of sympathy, Woolf contends that 

‘[s]ympathy nowadays is dispensed chiefly by the laggards and the failures’ (On Being Ill, 

p. 10). The problem with sympathy, she claims, is that it is ‘fantastic and unprofitable’, 

exercised by those who have ‘dropped out of the race’ (On Being Ill, p. 10): sympathising 

with others is a form of useless expenditure, there is no return to self. As with nature’s 

grand squandering, suffering is an excessive force, indifferent to the economy of the 

individual.  

Indeed, suffering’s overwhelming nature is hinted at in Woolf’s initial complaint that 

illness rarely features as a literary theme: ‘there is the poverty of the language’ to 

describe pain (On Being Ill, p. 6); ‘the experience cannot be imparted’ (On Being Ill, p. 8). 

Moreover, suffering’s power to shatter one’s sense of self‐sufficiency is evident as Woolf 

discusses encounters with others’ suffering. For others’ suffering provokes the self to 

reflexively consider its own unredeemed grievances: 

As is always the way with these dumb things, his own suffering serves but to wake 

memories in his friends’ minds of their influenzas, their aches and pains which went 

unwept last February, and now cry aloud ,desperately, clamorously, for the Divine relief 

of sympathy. (On Being Ill, pp. 18‐19) 

Woolf suggests here that one’s own past wounds remain alive, unappropriated. The 

senseless, irredeemable nature of these injuries induce the sufferer to seek others’ 

sympathy, and to assimilate one’s grievances within a common meaning. Furthermore, 

Woolf warns against compassionate feelings as they precipitate the onset of suicidal 

nihilism: 

But sympathy we cannot have. Wisest fate says no. If her children, weighted as they 

already are by sorrow, were to take on them that burden too, adding in imagination 

other pains to their own, buildings would cease to rise; roads would peter out into 

grassy tracks; there would be an end of painting and of music; one great sigh alone 

would rise to Heaven, and the only attitudes of men and women would be those of 

horror and despair. (On Being Ill, p. 9) 



 

191 

 

Human agency is denuded as one’s own suffering is amplified in pity, becoming 

unbearable. Artistic endeavour would similarly collapse in the contagion of grief. And yet 

Woolf again points to the necessity of art: art provides one means to ‘prevent one from 

turning the old beggar’s hieroglyphic of misery into volumes of sordid suffering’ (On Being 

Ill, p. 9).  

Attention to modernism’s complex discourse on suffering, particularly in relation to 

nihilism, reveals a repeated fear of collapse: Woolf may valorise suffering in this essay, 

yet she simultaneosly betrays a fear of losing her sense of autonomy as she is exposed to 

both others’ and hence one’s own senseless suffering. As Nietzsche observes, it is the 

experience of unbearable, meaningless suffering that precipitates individual and 

collective feelings of suicidal nihilism.390 And given that one implication of God’s death is 

that we moderns no longer have the traditional means to appropriate our suffering, 

modernist literature, I contend, conveys our particularly heightened susceptibility to this 

pathos. Furthermore, Woolf’s essay echoes the modernist works of Lawrence, Kakfa, and 

Beckett, by simultaneously illustrating that this pathos of impotence engendered by 

suffering is attended by a reactionary‐defensive, perhaps compensatory, rejection of the 

other.  

Attention to the nature of this reactive discourse appearing in modernist literature may 

contribute to critical discussions of modernist figures and their relationship to fascist 

ideologies and politics. That is, my thesis may further illuminate, and complicate, studies 

by John Carey, Charles Ferrall and Leon Surette among others, by calling attention to the 

writers’ respective engagement with the issues of senseless suffering and nihilism: this 

dimension of the writers’ thought and fiction has been largely overlooked in existent 

discussions that align modernist writers with right‐wing politics. 391  

                                                            

390 See, for example, pp. 56‐7 of this thesis. 
391 Carey; Charles Ferrall, Modernist Writing and Reactionary Politics (Cambridge: Cambridge University 
Press, 2001); Leon Surette, Dreams of a Totalitarian Utopia: Literary Modernism and Politics (Montreal: 
McGill‐Queen's University Press, 2011). 



 

192 

Modernism and the Dionysian Affect 

Woolf’s lament regarding the paucity of literature engaging with the body in illness can be 

extended to contemporary critical discourse. As Terry Eagleton notes, the fragile body in 

pain, subject to illness or emotional disturbance, features rarely within ‘body‐orientated 

academia’.392 The reason for this, according to Eagleton, is that ‘the suffering body is 

largely a passive one’: ‘hardly able to compete with the sexual, disciplined or 

carnivalesque body’, the suffering, passive body stands at odds with postmodernism’s 

‘ideology of self‐fashioning’.393 

Sianne Ngai’s Ugly Feelings departs from this critical tendency and focuses upon bodily 

emotions in a range of literary and cultural works. Seeking ‘to expand and transform the 

category of “aesthetic emotions” ’,394 Ngai contends that negative feelings such as envy, 

anxiety and paranoia issue from ‘the general situation of obstructed agency’.395 By 

focussing upon two further affects bound to ‘the situation of passivity itself’, 396namely 

nihilism and ressentiment , my thesis may complement Ngai’s study. Within the field of 

modernist studies, my approach to wounded subjectivities marks a shift from Jonathan 

Flatley’s Affective Mapping:397 while Flatley seeks to uncover the redemptive qualities of 

negative affects such as melancholy in modernist literature, I have stressed the depiction 

of reactionary and impotent feelings attending the pathos of frustrated agency.  

Woolf’s essay also exhorts for a new language for the body, and a new hierarchy of the 

affects (On Being Ill, p. 7). While the term ‘affect’ is commonly held to be synonymous 

with the emotions, it may also connote the self’s relation to its surrounding world. Lisa 

Blackman’s definition is useful: ‘[r]ather than considering bodies as closed physiological 

and biological systems, bodies are open, participating in the flow or passage of affect, 

characterized more by reciprocity and co‐participation than boundary and constraint.’ 398 

As Flatley puts it, ‘affect indicates something relational and transformative’.399 I have 

                                                            

392 Terry Eagleton, Sweet Violence: The Idea of the Tragic (Oxford: Blackwell, 2003), p. xiv.  
393 Ibid. 
394 Sianne Ngai, Ugly Feelings (Cambridge, MA: Harvard Univerist Press, 2005), p. 6.  
395 Ibid. pp. 13‐14. 
396 Ibid. p. 12. 
397 Jonathan Flatley, Affective Mapping: Melancholia and the Politics of Modernism (Cambridge, Mass.: 
Harvard University Press, 2008). 
398 Lisa Blackman, Immaterial Bodies: Affect, Embodiment, Mediation (London: Sage, 2012), p. 2. 
399 Flatley, pp. 12‐13. 



 

193 

 

drawn on Nietzsche’s notion of the self’s digestive economy in order to explore the self’s 

interrelations with the other and the otherness of the world as it is portrayed in the 

respective literary works I have chosen to look at. I have focussed particularly upon the 

relation between suffering and the self’s boundaries: in all three modernist texts, the 

characters evince a reactive, defensive recoil as a result of  heightened feelings of 

vulnerability stemming from emotional, psychological, and physical experiences of injury. 

Yet heightened suffering, as Nietzsche and Lawrence discern, is integral to self‐

enhancement: even as both register the ultimately reflexive, or narcissistic, nature of 

human experience, they stress that becoming more permeable to the other is central to 

one’s self‐affirmation.  

Woolf insists that illness fractures the self’s boundaries, usurping the mind’s rigid 

hegemony which serves to restrict the body’s immediate, sensual awareness of 

otherness (On Being Ill, pp. 21‐22). Woolf celebrates this affective receptivity as ‘the 

barriers go down’ (On Being Ill, p. 23) : the self’s ‘arrogance’, its illusory, Apollonian 

posture of rational self‐sufficiency, is breached in illness. Here lies a further tension at 

play in this essay: while fearing the threat to autarkic selfhood presented by others’ 

suffering, Woolf simultaneously celebrates illness’ capacity to shatter our illusion of 

self‐control. She similarly praises great literature as it frustrates one’s pathos of 

agency, claiming that ‘the masters themselves often keep us waiting intolerably while 

they prepare our minds for whatever it may be ‐ the surprise, or the lack of surprise’ 

(On Being Ill, p. 24). The ‘masters’ thus prevent exegetical closure, thwarting the 

‘arrogant’ boundary of self‐contained identity imposing itself.  

In my thesis, I have examined works that produce this ‘tragic’ affect, this dissolution 

of the self’s comfortable self‐coherence. In different ways the writings of Lawrence, 

Beckett and Kafka cruelly frustrate our drive for hermeneutic mastery and self‐

possession: these works expose the reader, or the audience, to human vulnerability, 

to experiences of useless suffering, to senseless or compensatory cruelty, to the 

problem of nihilism. In short, they present the Dionysian, unpalatable and excessive 

character of existence. And herein lies their value, opening us up to our own and to 

the world’s otherness. As Kafka puts it:  



 

194 

We need books that affect us like a disaster, that grieve us deeply, like the death of 

someone we loved more than ourselves, like being banished into forests far from 

everyone, like a suicide. A book must be the axe for the frozen sea inside us.400 

 

 

 

 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

                                                            

400 Franz Kafka, Letters to Friends, Family and Editors (New York: Schocken, 1977), p. 16. 



 

195 

 

 

 





Bibliography 

197 

 

Bibliography 

Friedrich Nietzsche 

Primary Sources 

  Friedrich Wilhelm Nietzsche, Beyond Good and Evil: Prelude to a Philosophy of the Future. trans. R. 
J. Hollingdale (Harmondsworth: Penguin, repr. 1990). 

 
     ———, The Birth of Tradegy. trans. Shaun Whiteside (London: Penguin, 1993). 
 
  ———, Daybreak: Thoughts on the Prejudices of Morality. trans. R. J. Hollingdale (Cambridge: 

Cambridge University Press, 1997 repr. 2007). 
 
  ———, Ecce Homo: How One Becomes What One Is. trans. R. J. Hollingdale (London: Penguin, 1979 

repr. 1992). 
 
  ———, Human, All Too Human. trans. Marion Faber and Stephen Lehmann (London: Penguin, 1994 

repr. 2004). 
 

———, The Gay Science: With a Prelude in German Rhymes and an Appendix of Songs. trans. 
Josefine Nauckhoff and Adrian Del Caro (Cambridge: Cambridge University Press, repr. 2003). 
 
———, On the Genealogy of Morality. trans. Carol Diethe (Cambridge: Cambridge University Press, 
1994). 

 
  ———, Thus Spoke Zarathustra. trans. R. J. Hollingdale (London: Penguin, repr.2003). 
 
  ———, Twilight of the Idols and The Anti‐Christ. trans. R. J. Hollingdale (London: Penguin, repr. 

2003). 
 
  ———, The Will To Power. trans. Walter Kaufmann and R. J. Hollingdale (New York: Vintage Books, 

1968). 
 

Secondary Sources 

  Steven E. Aschheim, The Nietzsche Legacy in Germany, 1890‐1990 (London: University of California 
Press, 1994). 

 
  Richard Beardsworth, 'Nietzsche, Nihilism and Spirit', in Nihilism Now!: Monsters of Energy, ed. by 

K. J. Ansell‐Pearson and Diane Morgan (Basingstoke: MacMillan Press, 2000), pp.37‐69. 
 
  David Boothroyd, 'Beyond Suffering I Have No Alibi', in Nietzsche and Levinas: "After the Death of a 

Certain God", ed. by Jill Stauffer and Bettina Bergo (New York: Columbia University Press, 2009), 
pp. 150‐64. 

 
  Karen Leslie Carr, The Banalization of Nihilism: Twentieth‐Century Responses to Meanignlessness 

(Albany: State University of New York Press, 1992). 
 
  Daniel W. Conway, 'Beasts of Prey: How We Became What We Are: Tracking the 'Beasts of Prey' ', 

in A Nietzschean Bestiary: Becoming Animal Beyond Docile and Brutal, ed. by Christa Davis 
Acampora and Ralph R. Acampora (Lanham, MD: Rowman & Littlefield, 2004), pp. 156‐79. 

 



Bibliography 

198 

  ———, 'Heidegger, Nietzsche, and the Origins of Nihilism', Journal of Nietzsche Studies (1992), 11‐
43. 

 
  Jacques Derrida, The Ear of the Other. trans. Peggy Kamuf (London: University of Nebraska Press, 

1988). 
 
  Giles Fraser, Redeeming Nietzsche: On the Piety of Unbelief (London: Routledge, 2002). 
 
  Michael Allen Gillespie, Nihilism before Nietzsche (Chicago: University of Chicago Press, 1995). 
 
  Robert Gooding‐Williams, Zarathustra's Dionysian Modernism (Stanford: Stanford University Press, 

2001). 
 
  Michel Haar, Nietzsche and Metaphysics. trans. Michael Gendre (Albany: State University of New 

York Press, 1996). 
 
  ———, 'Nietzsche and the Metamorphosis of the Divine', in Post‐Secular Philosophy, ed. by Philip 

Blond (London: Routledge, 1998), pp. 157‐76. 
 
  Martin Heidegger, 'Who Is Nietzsche's Zarathustra?', in The New Nietzsche: Contemporary Styles of 

Interpretation, ed. by David B. Allison (Cambridge, Mass: MIT Press, 1985), pp. 64‐79. 
 
  Kathleen Marie Higgins, 'Suffering in Nietzsche's Philosophy', in Reading Nietzsche at the Margins, 

ed. by Steven V. Hicks and Alan Rosenberg (West Lafayette, Ind.: Purdue University Press, 2008), 
pp. 59‐72. 

 
  Christopher Janaway, Beyond Selflessness (Oxford: Oxford University Press, 2007). 
 
  Laurence Lampert, Nietzsche's Task: An Interpretation of Beyond Good and Evil (New Haven, Conn.: 

Yale University Press, 2004). 
  
  Brian Leiter, Routledge Philosophy Guidebook to Nietzsche on Morality (London: Routledge, 2002). 
 
  Simon May, Nietzsche's Ethics and His War on 'Morality' (Oxford: Oxford University Press, 1999). 
 
  James Miller, 'Carnivals of Atrocity: Foucault, Nietzsche, Cruelty', Political Theory, 18 (1990), 470‐

91. 
 
  Stephen Mulhall, Philosophical Myths of the Fall (Princeton, NJ: Princeton University Press, 2007). 
 
  Alexander Nehamas, Nietzsche: Life as Literature (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 

1985). 
 
  Martha C. Nussbaum, 'Pity and Mercy: Nietzsche's Stoicism', in Nietzsche, Genealogy, Morality: 

Essays on Nietzsche's Genealogy of Morals, ed. by Richard Schacht (Berkeley: University of 
California Press, 1994), pp. 139‐67. 

 
  David Owen, Nietzsche, Politics and Modernity: Critique of Liberal Reason (London: Sage, 1995). 
 
  Bernard Reginster, The Affirmation of Life: Nietzsche on Overcoming Nihilism (London: Harvard 

University Press, 2006). 
 
  Aaron Ridley, Nietzsche's Conscience: Six Character Studies from the Genealogy (Ithaca: Cornell 

University Press, 1998). 
 
  ———, Routledge Philosophy Guidebook to Nietzsche on Art (London: Routledge, 2007). 
 
  Tyler T. Roberts, Contesting Spirit: Nietzsche, Affirmation, Religion (Princeton: Princeton University 

Press, 1998). 



Bibliography 

199 

 

 
  Alan D. Schrift, Nietzsche and the Question of Interpretation: Between Hermeneutics and 

Deconstruction (London: Routledge, 1990). 
 
  Richard Seaford, 'Tragedy and Dionysus', in A Companion to Tragedy ed. by Rebecca Bushnell 

(Malden, MA: Blackwell, 2005), pp.25‐38. 
 
  Ivan Soll, 'Nietzsche on Cruelty, Asceticism, and the Failure of Hedonism', in Nietzsche, Genealogy, 

Morality: Essays on Nietzsche's Genealogy of Morals, ed. by Richard Schacht (Berkeley: University 
of California Press, 1994), pp. 168‐92. 

 
  Robert C. Solomon, ' 'A More Severe Morality': Nietzsche's Affirmative Ethics', in Nietzsche as 

Affirmative Thinker, ed. by Yirmiyahu Yovel (Dordrecht, The Netherlands: Martinus Nijhoff 
Publishers, 1986), pp. 69‐89. 

 
  Henry Staten, Nietzsche's Voice (Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1990). 
 

Mark Warren, Nietzsche and Political Thought (Cambridge, Mass.: MIT Press, 1988). 
 
  Bernard Williams, The Sense of the Past: Essays in the History of Philosophy (Princeton, N.J.: 

Princeton University Press, 2006). 
 
 
 

D H Lawrence 

Primary Sources 

  D. H. Lawrence, The Complete Poems of D.H. Lawrence, Edited by Vivian De Sola Pinto and Warren 
Roberts (London: Heinemann, 1972). 

 
  ———, Lady Chatterley's Lover (Harmondsworth: Penguin, repr. 1961). 
 
  ———, Fantasia of the Unconscious and Psychoanalysis and the Unconscious (London: Penguin, 

repr. 1971). 
 
  ———, Phoenix: The Posthumous Papers of D.H. Lawrence, Edited by Edward D. Mcdonald 

(London: Heinemann, repr. 1961). 
 

———, 'We Need One Another', in Phoenix: The Posthumous Papers of D H Lawrence, ed. by 
Edward D. McDonald (London: Heinemann, 1936), pp. 188‐95. 

 

Secondary Sources 

T. H. Adamowski, 'The Natural Flowering of Life: The Ego, Sex, and Existentialism', in D. H. 
Lawrence's 'Lady': A New Look at Lady Chatterley's Lover, ed. by Michael Squires and Dennis 
Jackson (Athens: University of Georgia Press, 1985), pp. 36‐57. 

 
Michael Bell, D. H. Lawrence: Language and Being (Cambridge: Cambridge University Press, 1992). 
 
———, 'Reflections on Violence: Writing and/ as Violence in Lawrence', Etudes Lawrenciennes, 31 
(2004), 49‐64. 
 



Bibliography 

200 

Wayne Burns, 'Lady Chatterley's Lover: A Pilgrim's Progress for Our Time', in D H Lawrence: Critical 
Assessments Vol.3, the Fiction (2), ed. by David Ellis and Ornella De Zordo (Mountfield: Helm 
Information, 1993), pp.84‐102. 
 
Simone De Beauvoir, The Second Sex (London: Jonathan Cape, 1953). 
 
Jonathan Dollimore, Death, Desire and Loss in Western Culture (London: Penguin, 1998). 

 
  David Ellis, Death and the Author: How D.H. Lawrence Died, and Was Remembered (Oxford: Oxford 

University Press, 2008). 
 
  Anne Fernihough, D.H. Lawrence: Aesthetics and Ideology (Oxford: Oxford University Press, 1993). 
 
  Greg Garrard, 'Nietzsche Contra Lawrence: How to Be True to the Earth', Colloquy: Text Theory 

Critique, 12 (2006), 11‐27. 
 

Eleanor H. Green, 'Blueprints for Utopia: The Political Ideas of Nietzsche and D.H. Lawrence', 
Renaissance & Modern Studies, 18 (1974), 141‐61. 

 
  Jae‐kyung Koh, D.H. Lawrence and the Great War: The Quest for Cultural Regeneration (Oxford: 

Peter Lang, 2007). 
 

Marina Ludwigs, ' "A Democracy of Touch": Masochism and Tenderness in D. H. Lawrence's Lady 
Chatterley's Lover', Anthropoetics: The Journal of Generative Anthropology, 16 (2011), 1‐22. 
 
Kirsty Martin, Modernism and the Rhythms of Sympathy (Oxford: Oxford University Press, 2013). 
 
Kate Millett, Sexual Politics (London: Hart‐Davis, 1971). 

 
  Colin Milton, Lawrence and Nietzsche: A Study in Influence (Aberdeen: Aberdeen University Press, 

1987). 
 
  Scott R. Sanders, 'Lady Chatterley's Loving and the Annihilation Impulse', in D. H. Lawrence's 'Lady': 

A New Look at Lady Chatterley's Lover, ed. by Michael Squires and Dennis Jackson (Athens: 
University of Georgia Press, 1985), pp. 1‐16. 

 
  Daniel J. Schneider, D.H. Lawrence: The Artist as Psychologist (Lawrence, Kan: University Press of 

Kansas, 1984). 
 
  Morag Shiach, 'Work and Selfhood in Lady Chatterley's Lover', in The Cambridge Companion to D. 

H. Lawrence, ed. by Anne Fernihough (England: Cambridge University Press, 2001), pp. 87‐102. 
 
  Hilary Simpson, D.H. Lawrence and Feminism (London: Croom Helm, 1982). 
 
  Mark Spilka, 'Lawrence's Quarrel with Tenderness', Critical Quarterly, 9 (1967), 363. 
 

Michael Squires, The Pastoral Novel: Studies in George Eliot, Thomas Hardy and D H Lawrence 
(Charlottesville: University Press of Virginia, 1975). 

 
  H. Steinhauer, 'Eros and Psyche: A Nietzschean Motif in Anglo‐American Literature', Modern 

Language Notes, 64 (1949), 217‐28. 
 
  Jeff Wallace, D.H. Lawrence, Science and the Posthuman (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2005). 
 
  Kingsley Widmer, 'Lawrence and the Nietzschean Matrix', in D. H. Lawrence and Tradition, ed. by 

Jeffrey Meyers (Amherst: University of Massachusetts Press, 1985), pp. 115‐31 
 
 
 



Bibliography 

201 

 

Franz Kafka 

Primary Sources 

  Franz Kafka, Letters to Friends, Family and Editors (New York: Schocken, 1977). 
 
  ———, The Trial. trans. Idris Parry (London: Penguin, repr. 2000). 
 

Secondary Sources 

  Paul Alberts, 'Knowing Life before the Law: Kafka, Kelsen, Derrida', in Philosophy and Kafka, ed. by 
Brendan Moran and Carlo Salzani (Plymouth: Lexington Books, 2013). 

 
  Neil Allen, Franz Kafka and the Genealogy of Modern European Philosophy: From Phenomenology 

to Post‐Structuralism (Indiana University: Edwin Mellen Press, 2005). 
 
  Mark M. Anderson, Kafka's Clothes: Ornament and Aestheticism in the Habsburg Fin De Siècle 

(Oxford: Clarendon Press, 1994). 
 
  Elizabeth Boa, Kafka: Gender, Class, and Race in the Letters and Fictions (Oxford: Clarendon Press, 

1996). 
 
  Patrick Bridgwater, Kafka and Nietzsche, (Bonn: Bouvier, 1974). 
 
  Stanley Corngold, 'Kafka's 'Zarathustra'', Journal of the Kafka Society of America, 19 (1995), 9‐15. 
 
  ———, 'Nietzsche, Kafka and Literary Paternity', in Nietzsche and Jewish Culture, ed. by Jacob 

Golomb (London, England: Routledge, 1997), pp. 137‐57. 
 
  Gilles Deleuze, and Félix Guattari, Kafka: Toward a Minor Literature. trans. Dana Polan 

(Minneapolis: University of Minnesota Press, 1986). 
 
  Jacques Derrida, 'Before the Law', in Acts of Literature, ed. by Derek Attridge (London: Routledge, 

1992). 
 
  Saul Friedländer, Franz Kafka: The Poet of Shame and Guilt Jewish Lives (New Haven: Yale 

University Press, 2013). 
 
  Rolf J. Goebel, 'The Exploration of the Modern City in the Trial', in The Cambridge Companion to 

Kafka, ed. by Julian Preece (Cambridge: Cambridge University Press, 2002), pp. 42‐60. 
 
  Reinhold Grimm, 'Comparing Kafka and Nietzsche', German Quarterly, 52 (1979), 339‐50. 
 
  James Hawes, 'Faust and Nietzsche in Kafka's Der Prozess', New German Studies, 15 (1988), 127‐

51. 
 
  Peter Heller, 'Kafka and Nietzsche', in Proceedings of the Comparative Literature Symposium. Vol. 

Iv: Franz Kafka: His Place in World Literature., ed. by Wolodymyr T. Zyla, Wendell M. Aycock and 
Pat Ingle Gillis (Lubbock: Texas Technology University, 1971), pp. 71‐95. 

 
  Ingeborg Henel, 'The Legend of the Doorkeeper and Its Significance for Kafka's Trial', in Twentieth 

Century Interpretations of The Trial ed. by James Rolleston (Indiana University: Prentice‐Hall, 
1976), pp. 40‐55. 

Linda C. Hsu, 'Klamotten: Reading Nietzsche Reading Kafka', German Quarterly, 67 (1994), 211‐21. 



Bibliography 

202 

  Thomas M. Kavanagh, 'Kafka's the Trial: The Semiotics of the Absurd', in Twentieth Century 
Interpretations of The Trial, ed. by James Rolleston (Indiana University: Prentice‐Hall, 1976), pp. 86‐
93. 

 
  Karl J. Kuepper, 'Gesture and Posture as Elemental Symbolism in Kafka's the Trial', in Twentieth 

Century Interpretations of The Trial, ed. by James Rolleston (Indiana University: Prentice‐Hall, 
1976), pp. 60‐69. 

 
  Milan Kundera, Testaments Betrayed. trans. Linda Asher (Chatham: Faber and Faber, 1995). 
 
  Margot Norris, 'Sadism and Masochism in Two Kafka Stories: 'In Der Strafkolonie' and 'Ein 

Hungerkünstler' ', MLN (1978), 430. 
 
  Cyrena N. Pondrom, 'Kafka and Phenomenology: Josef K.'S Search for Information', in Twentieth 

Century Interpretations of The Trial, ed. by James Rolleston (Indiana University: Prentice‐Hall, 
1976), pp. 70‐85. 

 
  Annie Ring, 'In the Law's Hands: S/M Pleasure in Der Proceß, a Queer Reading', Forum for Modern 

Language Studies, 48 (2012), 306‐22. 
 
  Ritchie Robertson, Kafka: Judaism, Politics and Literature (Oxford: Clarendon, 1985). 
 
  Anna Katharina Schaffner, 'Kafka and the Hermeneutics of Sadomasochism', Forum for Modern 

Language Studies, 46 (2010), 334‐50. 
 
  ———, Modernism and Perversion; Sexual Deviance in Sexology and Literature, 1850‐1930 

(Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2011). 
 
  Walter H. Sokel, 'Nietzsche and Kafka: The Dionysian Connection', in Kafka for the Twenty‐First 

Century, ed. by Stanley Corngold and Ruth V. Gross (Rochester, NY: Camden House, 2011), pp. 64‐
74. 

 
  Nina Pelikan Straus, 'Grand Theory on Trial: Kafka, Derrida, and the Will to Power', (2007), pp. 378‐

93. 
 
  Lewis W. Tusken, 'Once More with Chutzpah: A Brave Comparison of New Worlds in Nietzsche's 

the Genealogy of Morals and Kafka's in the Penal Colony', Journal of Evolutionary Psychology, 10 
(1989), 342‐51. 

 
  Benno Wagner, 'Insuring Nietzsche: Kafka's Files', New German Critique (2006), 83‐119. 
 
  Theodore Ziolkowski, The Mirror of Justice: Literary Reflections of Legal Crises (Princeton, NJ: 

Princeton University Press, 1997). 
 

 

Samuel Beckett 

Primary Sources 

  Samuel Beckett, The Complete Dramatic Works (London: Faber, 1990). 
 

   ———, The Theatrical Notebooks of Samuel Beckett. Volume II: Endgame, ed. by S.E. Gontarski 
(London: Faber and Faber, 1992) 

 
  ———, Three Novels: Molloy, Malone Dies, the Unnamable (New York: Grove Press, 2009). 
 
 



Bibliography 

203 

 

 
 
 

Secondary Sources 

  Elsa Baroghel, 'From Narcissistic Isolation to Sadistic Pseudocouples: Tracing the Genesis of 
Endgame', Samuel Beckett Today/Aujourd'hui: An Annual Bilingual Review/Revue Annuelle 
Bilingue, 22 (2010), 123‐33. 

 
  Herbert Blau, Sails of the Herring Fleet: Essays on Beckett (University of Michigan Press: Ann Arbor, 

2004). 
 
  Jonathan Boulter, Beckett: A Guide for the Perplexed (London: Continuum, 2008). 
 
  ———, ' 'Speak No More': The Hermeneutical Function of Narrative in Samuel Beckett's Endgame', 

in Samuel Beckett: A Casebook, ed. by Jennifer M. Jeffers (New York: Garland, 1998), pp. 39‐62. 
 
  Mary Bryden, 'The Sacrificial Victim of Beckett's Endgame', Literature & Theology: An International 

Journal of Theory, Criticism and Culture, 4 (1990), 219‐25. 
 
  Julie Campbell, 'Endgame and Performance', in Samuel Beckett's Endgame, ed. by Mark S. Byron 

(New York: Rodopi, 2007), pp. 253‐74. 
 
  Mary F. Catanzaro, 'Masking and the Social Construct of the Body in Beckett's Endgame', in Samuel 

Beckett's Endgame, ed. by Mark S. Byron and Michael J. Meyer (Amsterdam, Netherlands: Rodopi, 
2007), pp. 165‐188. 

 
  Stanley Cavell, Must We Mean What We Say?: A Book of Essays (Cambridge: Cambridge University 

Press, 1976). 
 
  Ruby Cohn, Just Play: Beckett's Theater (Princeton, N.J.: Princeton University Press, 1980). 
 
  Thomas Dilworth, 'The Nietzschean Madman in Beckett's Endgame', Explicator, 65 (2007), 167‐71. 
 
  Francis Michael Doherty, Samuel Beckett (London: Hutchinson, 1971). 
 
  Stan E. Gontarski, 'A Sense of Unending: Samuel Beckett's Eschatological Turn', Samuel Beckett 

Today / Aujourd'hui (2009), 135‐49. 
 

   Maurice  Harmon (ed.), No Author Better Served: The Correspondence of Samuel Beckett and Alan         
Schneider (Cambridge, MA.: Harvard University Press, 1998). 

 
  Sylvie Debevic Henning, 'Endgame: On the Play of Nature', in Waiting for Godot and Endgame: 

Samuel Beckett, ed. by Steven Connor (London: Macmillan, 1992), pp. 100‐18. 
 
  James Knowlson, Damned to Fame: The Life of Samuel Beckett (London: Bloomsbury, 1996). 
 
  Paul Lawley, 'Adoption in Endgame', in Waiting for Godot and Endgame: Samuel Beckett, ed. by 

Steven Connor (London: Macmillan, 1992), pp. 119‐27. 
 
  Mary M. F. Massoud, 'Beckett's Godot: Nietzsche Defied', Irish University Review: A Journal of Irish 

Studies, 40 (2010), 42‐53. 
 
  Judith A. Roof, 'A Blink in the Mirror: Oedipus and Narcissus in Waiting for Godot and Endgame', in 

Waiting for Godot and Engame: Samuel Beckett, ed. by Steven Connor (London: MacMillan, 1992), 
pp. 141‐49. 



Bibliography 

204 

 
  Laura Salisbury, Samuel Beckett: Laughing Matters, Comic Timing (Edinburgh: Edinburgh University 

Press, 2012). 
 
  Gabriele Schwab, 'On the Dialectic of Closing and Opening in Endgame', in Waiting for Godot and 

Endgame: Samuel Beckett, ed. by Steven Connor (London: Macmillan, 1992), pp. 87‐99. 
 
  John J. Sheedy, 'The Comic Apocalypse of King Hamm', Modern Drama (1966), 310. 
 
  Paul Sheehan, 'A World without Monsters: Beckett and the Ethics of Cruelty', in Beckett and Ethics, 

ed. by Russell Smith (London, England: Continuum, 2008), pp. 86‐101. 
 
  Dina Sherzer, 'Beckett's Endgame, or What Talk Can Do', Modern Drama, 22 (1979), 291‐303. 
 
  Russell Smith, 'Endgame's Remainders', in Samuel Beckett's Endgame, ed. by Mark S. Byron and 

Michael J. Meyer (New York: Rodopi, 2007), pp. 99‐120. 
 
  Erik Tonning, Modernism and Christianity (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2014). 
 
  Shane Weller, 'The Anethics of Desire: Beckett, Racine, Sade', in Beckett and Ethics, ed. by Russell 

Smith (London: Continuum, 2008), pp. 102‐17. 
 
  Kathryn White, Beckett and Decay (London: Continuum, 2008). 
 
  Michael Worton, 'Waiting for Godot and Endgame: Theatre as Text', in The Cambridge Companion 

to Beckett, ed. by John Pilling (Cambridge: Cambridge University Press, 1996), pp. 67‐87. 
 

 

General Sources 

Primary Sources 

  Virginia Woolf, On Being Ill: With Notes from Sick Rooms by Julia Stephens (Ashfield, Mass.: Paris 
Press, 2012). 

 

Secondary Sources 

  Eric Bentley, The Cult of the Superman: A Study of the Idea of Heroism in Carlyle and Nietzche with 
Notes on Other Hero‐Worshippers of Modern Times (Gloucester, Mass.: Peter Smith, 1969). 

 
  Lisa Blackman, Immaterial Bodies: Affect, Embodiment, Mediation (London: Sage, 2012). 
 

Malcolm Bradbury, and James Walter McFarlane, Modernism: 1890‐1930 (Harmondsworth: 
Penguin, 1976). 

 
Patrick Bridgwater, Nietzsche in Anglo‐Saxony: A Study of Nietzsche's Influence on English and 
American Literature (Bristol: Leicester University Press, 1972). 

 
  John Carey, The Intellectuals and the Masses: Pride and Prejudice among the Literary Intelligentsia, 

1880‐1939 (London: Faber and Faber, 1992). 
 
  Peter Childs, Modernism (London: Routledge, 2000). 
 
  Jacques Derrida, 'Structure, Sign and Play in the Discourse of the Human Sciences', in Modern 

Criticism and Theory, ed. by David Lodge (New York: Longman, repr. 1993), pp. 108‐23. 
 
  Peter Dews, The Idea of Evil (Oxford: Blackwell, 2008). 



Bibliography 

205 

 

 
  Terry Eagleton, Sweet Violence: The Idea of the Tragic (Oxford: Blackwell, 2003). 
 
  Charles Ferrall, Modernist Writing and Reactionary Politics (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2001). 
 
  Jonathan Flatley, Affective Mapping: Melancholia and the Politics of Modernism (Cambridge, 

Mass.: Harvard University Press, 2008). 
 
  John Burt Foster, Heirs to Dionysus: A Nietzschean Current in Literary Modernism (Princeton, N.J.: 

Princeton University Press, 1981). 
 
  Michel Foucault, Discipline and Punish. trans. Alan Sheridan (London: Penguin, repr. 1991). 
 
  Arthur W. Frank, The Wounded Storyteller: Body, Illness, and Ethics (London: University of Chicago 

Press, 1997). 
 
  Charles I. Glicksberg, The Literature of Nihilism (London: Bucknell University Press 1975). 
 
  Roger Griffin, Modernism and Fascism: The Sense of a Beginning under Mussolini and Hitler 

(Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2007). 
 
  Robert Kugelmann, 'Pain, Pathos, Place', in Challenges to Theoretical Psychology, ed. by Wolfgang 

Maiers (North York, Ont.: Captus University Publisher, 1999), pp. 182‐99. 
 
  Emmanuel Lévinas, On Thinking of the Other: Entre Nous (London: Athlone, 1998). 
 
  Keith M. May, Nietzsche and Modern Literature: Themes in Yeats, Rilke, Mann and Lawrence 

(Basingstoke: Macmillan, 1988). 
 
  J. Hillis Miller, Poets of Reality: Six Twentieth‐Century Writers (Oxford: Oxford University Press, 

1966). 
 
  Iris Murdoch, Metaphysics as a Guide to Morals (London: Penguin, 1993). 
 
  Sianne Ngai, Ugly Feelings (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2005). 
 
  Margot Norris, Beasts of the Modern Imagination: Darwin, Nietzsche, Kafka, Ernst, & Lawrence 

(Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1985). 
 
  Camille Paglia, Sexual Personae: Art and Decadence from Nefertiti to Emily Dickinson (New York: 

Vintage Books, 1991). 
 
  Roy Pascal, From Naturalism to Expressionism: German Literature and Society 1880‐1918 (London: 

Basic Books, 1973). 
 
  Adam Phillips, and Barbara Taylor, On Kindness (London: Penguin, 2010). 
 

Robert B. Pippin, 'Nietzsche and the Origin of the Idea of Modernism', Inquiry, 26 (1983), 151‐80. 
 
  Elaine Scarry, The Body in Pain: The Making and Unmaking of the World (Oxford: Oxford University 

Press, 1985). 
 
  Anna Katharina Schaffner, and Shane Weller, Modernist Eroticisms: European Literature after 

Sexology  (New York, NY: Palgrave Macmillan, 2012). 
 



Bibliography 

206 

  Robert C. Solomon, Continental Philosophy since 1750: The Rise and Fall of the Self, A History of 
Western Philosophy; (Oxford: Oxford University Press, 1988). 

 
  Leon Surette, Dreams of a Totalitarian Utopia: Literary Modernism and Politics (Montreal: McGill‐

Queen's University Press, 2011). 
 
  Kenneth Surin, The Turnings of Darkness and Light (Cambridge: Cambridge University Press, 1989). 
 
  David Tenenbaum, Issues of Shame and Guilt in the Modern Novel (New York: Edwin Mellen Press, 

2009). 
 
  David S. Thatcher, Nietzsche in England, 1890‐1914: The Growth of a Reputation (Toronto: 

University of Toronto Press, 1970). 
 
  Shane Weller, Modernism and Nihilism (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2011). 
 
  Bernard Williams, Shame and Necessity (Berkeley: University of California Press, 1993). 

 


